## **ARISTÓTELES**



# ÉTICA NICOMAQUEA

Traducción, notas e introducción:

Eduardo Sinnott

#### LIBRO I

Ĭ

TODA arte y toda investigación, lo mismo que [toda] 1094a acción y [toda] elección,¹ tienden, según se admite, a algún bien. Por eso se ha declarado con acierto que el bien [es aquello] a lo que todas las cosas tienden.²

Pero es claro que entre los fines hay cierta diferencia, pues unos son actividades y otros son obras aparte de las actividades.<sup>3</sup> Y en los casos en que hay fines aparte de las acciones, las obras son naturalmente preferibles a las actividades.<sup>4</sup>

<sup>1.</sup> Acerca de las nociones de «arte» (tékhnē) y de «acción» (prâxis), cf. «Introducción», 11 y 8. «Investigación» es aquí la versión probable de «méthodos», y podría aludir a las ciencias teóricas, en cuyo caso la secuencia «arte, investigación, acción» abarcaría las que para Aristóteles son las tres áreas fundamentales del saber; cf. «Introducción», 3, e infra, 1094a6-7. – El sentido técnico de «elección» (proaíresis) es tratado infra III ii. – En el texto paralelo de I iv las cuatro nociones se resumen en dos: «conocimiento» (gnôsis) y «elección» (proaíresis); cf. infra, iv 1095a14-15.

<sup>2.</sup> Acerca de esta tesis, cf. «Introducción», 5 (cf. allí en particular la nota 37).

<sup>3.</sup> Aristóteles alude a la diferencia entre los fines de la actividad productiva y la actividad práctica señalada en el punto 11 de la «Introducción» (cf. allí en especial la nota 161).

<sup>4.</sup> Las obras son los fines mencionados en la línea precedente, en la cual, lo mismo que en la ocurrencia de 1094a17, «acciones» (práxeis) no parece ser empleada en sentido específico sino como equivalente

Mas como hay muchas acciones, artes y ciencias, también los fines son muchos; en efecto: el de la medicina es la salud el de la construcción naval, la nave; el de la estrategia, la vica toria; el de la economía, la riqueza. Pero cuantas [artes] de esa 10 clase están [subordinadas] a una única capacidad<sup>5</sup> (como la de la fabricación de frenos y todas las demás que lo son de ins. trumentos hípicos [están subordinadas] a la equitación, y esta y toda acción guerrera [lo están] a la estrategia, y6 del mismo modo otras [artes están subordinadas] a otras); en todas ellas digo,7 los fines de las arquitectónicas8 son preferibles a los de 15 las [subordinadas] a ellas, pues estos se persiguen con vistas a aquellos. Y no importa que los fines de las acciones sean las actividades mismas o alguna otra cosa aparte de ellas,9 como en el caso de las ciencias<sup>10</sup> mencionadas

Por tanto, si en lo que podemos realizar en la acción háy algún fin que queremos por sí mismo y [queremos] los demás por causa de él, y [si] no elegimos todas las cosas por causa de otra (pues así se iría al infinito, de modo que el 20 rapetito sería vacío y vano), es evidente que ese será el bien y lo más valioso.11 Así pues, eno tendrá su conocimiento gran peso en la vida y, como arqueros que disponen de un blanco, no alcanzaremos mejor lo que se debe?<sup>12</sup>

Y si es así, debemos intentar comprender, por lo menos 25 en líneas generales, qué puede ser13 y a cuál de las ciencias o capacidades pertenece. Cabrá admitir que [pertenece] a la más determinante y la arquitectónica en el más alto grado, y es manifiesto que la política es tal,14 pues ella dispone cuáles de las ciencias son necesarias en las ciudades y cuáles debe aprender 10946 cada clase [de ciudadanos] y hasta qué punto; y vemos también que las capacidades más valoradas, como la estrategia, la economía y la retórica, están [subordinadas] a ella.15

Como ella se vale de las restantes ciencias <prácticas>16 y legisla qué se debe hacer y de qué cosas [debe uno] abs-5 tenerse, su fin abarcará los [fines] de las demás [disciplinas], así que ese será el fin humano. Pues aunque [el fin] de uno solo<sup>17</sup> y el de la ciudad es el mismo, es claro que alcanzar y

cohiponímico de «actividad», y aludir a las operaciones en que con siste un proceso productivo, esto es, la producción (powsis) propiamente dicha.

<sup>5. «</sup>Capacidad» = «dýnamis». La palabra es aplicada aquí en un sentido amplio que la convierte en equivalente de «ciencia» y de «arte»; cf. Met ÎX ii 1046b2-4: «Por eso todas las artes y las ciencias produc tivas son potencias (dynámeis), pues son principios de cambio [que están] en otra cosa o en una cosa en tanto es otra». Así, la medicina puede ser caracterizada como arte (tékhnē) en la medida en que tiene como fin producir la salud, pero también como ciencia (epistêmē) en la medida en que supone el conocimiento de la teoría correspondiente a esa producción.

<sup>6.</sup> Leo «dé» (Susemihl) en lugar de «dé» (Bywater), y en la línea que sigue, «dé» por «dé».

<sup>7.</sup> La expresión contiene un anacoluto: Aristóteles ha comenzado por decir: «cuantas artes...», y ahora se corrige: «en todas las artes...».

<sup>8.</sup> Metáfora de origen platónico (inspirada en la relación existente entre el maestro de obra [arkhitékton] y los obreros que trabajan bajo sus directivas) frecuente en Aristóteles, usada para caracterizar a la disciplina de la cual otras dependen y respecto de la cual cobran sentido, como lo sugiere, por lo demás, el contexto.

<sup>9.</sup> Cf. las notas 3 y 4.

<sup>10. «</sup>Ciencia» ( = «epistémē») tiene aquí el sentido laxo señalado en la nota 5.

<sup>11. «</sup>Ese», es decir, el que se quiere por sí mismo.

<sup>12.</sup> Cf. la nota 172 de la «Introducción».

<sup>13.</sup> Ese bien o fin último.

<sup>14.</sup> Acerca de la política y la ética, cf. «Introducción», 3. - Se le atribuye a la política esa jerarquía porque el horizonte es aquí el de la filosofía práctica; en la filosofía en general la condición de «arquitectónica» le corresponde, en cambio, a la filosofía primera. Cf. Met I ii 982b4-7, e infra, VI xiii 1145a6-11.

<sup>15.</sup> Ambas razones tienen ecos platónicos: cf. Platón, Político 303d-305e.

<sup>16.</sup> Palabra eliminada por Bywater y por otros editores.

<sup>17.</sup> Esto es, del individuo.

preservar el de la ciudad es más valioso y más completo; es deseable, en efecto, [alcanzarlo y preservarlo] para uno solo, 10 pero [hacerlo] para un pueblo y para las ciudades 18 es más noble y más divino.19

A esas cosas tiende nuestra investigación, que es una forma [de investigación] política.

#### III

La exposición será satisfactoria si hacemos las aclaraciones que la materia admite,<sup>20</sup> pues no hay que buscar del mismo modo la exactitud en todas las argumentaciones, como tampoco [se la busca del mismo modo] en [todas] 15 las artesanías.<sup>21</sup> Y las cosas buenas y las cosas justas que la política indaga exhiben muchas diferencias y variaciones, al punto de pensarse que son solo por convención y no por naturaleza.<sup>22</sup> Una variación de esa clase exhiben también los

hienes, porque a muchos les sobrevienen danos a causa de ellos; en efecto, algunos han muerto a causa de la riqueza, y otros a causa de la valentía.23 Así pues, si se trata acerca de stemas] de esa clase y a partir de [premisas] de esa clase, hay que contentarse con mostrar la verdad esquemáticamente y 20 en sus líneas generales;24 esto es, si se trata acerca de cosas que se producen en la mayoría de los casos, y a partir de foremisas] de esa clase, [hay que contentarse con] extraer conclusiones también de esa clase.<sup>25</sup>

bres de género neutro que de otro modo habría que traducir por

1/22 aluden a la conclusión. Es claro que la intención de Aristóteles

es aquí expresar que en el terreno de los temas éticos, si las premisas

de las que se parte están afectadas por cierto grado de variabilidad

y, por tanto, de incertidumbre, las conclusiones que se extraigan de

una regularidad relativa. Únicamente en las ciencias cuyas premisas enuncian regularidades absolutas se puede dar en la conclusión ese mismo rasgo y, por tanto, el rigor o la precisión (akríbeia) completas. Cf. «Introducción», 4.

<sup>18. «</sup>Pueblo» = «éthnos». En Pol VII iv 1326 b3-10, el éthnos es visto como un conglomerado humano que no tiene la organización constitucional propia de la ciudad (pólis), esto es, del Estado. 19. «Divino» («theîos») tiene en este contexto sentido admirativo

muy enfático. 20. Literalmente, «de acuerdo con la materia subvacente» (katà ten hypokeiménen hýlen). La expresión alude a la materia física, como la que emplea un artesano (cf. Pol I viii 1256a8-10), con la que a continuación se establece un paralelo; figuradamente se la aplica a la «materia» tratada en la reflexión ética. Respecto de «hypokeiménē», cf. Met VII iii 1028a36-1029a5.

<sup>21.</sup> Donde la índole del material empleado (arcilla, mármol, bronce, etc.) condiciona, por ejemplo, el grado de fineza o de delicadeza de las formas de una escultura.

<sup>22.</sup> Referencia a la oposición nómos: phýsis, que en especial sirvió de marco a la discusión sofística de temas éticos, políticos y religiosos en el siglo V a. C. Aristóteles se detiene en el tema infra, V v 1134b18-1135a5; aquí la referencia a esa opinión está solo destinada

a destacar la variabilidad de los hechos de que trata la ética.

<sup>23.</sup> Pues aun los bienes en sentido absoluto pueden no serlo para un individuo determinado; cf. infra V i 1129b3-4. 24. Las especificaciones entre corchetes (que reemplazan a pronom-

<sup>«</sup>cosas») se basan en An Post I vii 75 a 39-b 3, donde se señala que los componentes de la demostración (apódeixis) son tres: la conclusión (tà sympérasma), los axiomas (tà axiómata) y el «género subvacente» (to génos to hypokeimenon) del que se trata: al parecer, el «perì toiúton» (literalmente, «de cosas de esa clase») de 1094b19 y el «perì tôn hōs ebi to poly» («acerca de cosas que se producen en la mayoría de los casos») de b21 aluden al tema de la demostración; el «ek toioúton» (literalmente, «a partir de cosas de esa clase») de b20 y b21, que correspondería a los axiomas de An Post, parecieran aludir aquí más bien a las premisas; el talethés (= «la verdad») de b20 y el «toiaúta (kai symberainesthai)» (= «extraer conclusiones también es esa clase») de

ellas tendrán ineludiblemente las mismas características. 25. La frase es una reiteración (entiendo que el «kaí» de b21 es apositivo) de lo dicho en la precedente, con la precisión de que la incertidumbre en cuestión está dada por el hecho de que se trata de «cosas que se producen en la mayoría de los casos» (hos epì tò polý), es decir, tanto las premisas cuanto la conclusión expresarán solo

Del mismo modo se debe acoger, por tanto, cada cosa que decimos, porque es propio del hombre instruido buscaen cada género26 tanta exactitud cuanta la naturaleza de la 25 cosa consiente. Pues es claro que admitir [los dichos de] un matemático porque habla persuasivamente es más o menos lo mismo que reclamar del orador demostraciones.27

Cada uno juzga bien las cosas que conoce, y es buen jue de ellas; en [las cuestiones] particulares [lo es], pues, el que 1095a ha sido instruido [en ellas] y en [las] generales, el que ha sido instruido en todas. Por eso el joven no es oyente apropiada de la política, pues no tiene experiencia en las acciones de la vida, y [aquí] los argumentos parten de ellas y versan acerca de ellas.28 Además, como tiende a seguir las pasiones, escu-5 chará en vano y sin sacar provecho, pues [en este dominio] el fin no es el conocimiento sino la acción.<sup>29</sup>

Y no tiene importancia ninguna que sea joven por la edad o juvenil por el carácter, pues la insuficiencia no es por el tiempo<sup>30</sup> sino por vivir y perseguir cada clase de cosas segui la pasión. Para los que son tales, el conocimiento es esten como lo es para los incontinentes. 31 En cambio, a los que ajustan los apetitos a la razón y actúan de acuerdo con ella, el 10 saber acerca de estos [temas] les puede ser muy provechoso.

Esas son las cosas que cabe señalar como introducción acerca del oyente, de la manera en que se debe acoger [la argumentación], y de lo que nos proponemos.

#### IV

Pero reanudemos [el tratamiento del tema] y, puesto que todo conocimiento y toda elección<sup>32</sup> apetece algún bien, senalemos cuál es el bien al que decimos que tiende la política, 15 esto es, cuál es el más alto de los bienes que se pueden realizar en la acción.

Pues bien, la mayoría está más o menos de acuerdo en el nombre, pues tanto el común de los hombres33 cuanto los instruidos dicen que es la dicha,34 y entienden que vivir bien v obrar bien<sup>35</sup> es lo mismo que ser dichoso. Pero discrepan 20 acerca de lo que la dicha es, y no la explica del mismo modo el común de los hombres que los sabios.

En efecto, unos [dicen] que es alguna de las cosas visibles y manifiestas, como el placer, la riqueza y los honores; para unos es una cosa y para otros, otra, y muchas veces incluso

<sup>26.</sup> O: «en cada tema»; cf. la nota 24.

<sup>27.</sup> Demostraciones científicas. - Lo que el matemático y el orado. hacen es lo inverso de lo que se señala arriba, y ello en conformidad con el grado de exactitud posible en la disciplina de uno y otro. matemático puede y debe probar las verdades de manera deductiva y, por tanto, con total necesidad, mientras que el orador busca ha cerlo sobre la base de lo que es apto para convencer; cf. Rhet I i yil 28. Cf. supra, 1094b12-23 y las notas 24 y 25. La experiencia, y nota sola capacidad de comprensión, hace, pues, verdaderamente accesbles los temas de la filosofía práctica. Cf. infra, VI viii 1142 a11-20. 29. Cf. infra, X ix 1179a35-b2. - La eficacia de la ética depende

pues, de que el oyente esté ya constituido moralmente. 30. Como lo es en el caso anterior. - En la línea anterior, «juvenl

por el carácter» = «inmaduro».

<sup>31.</sup> Acerca de la incontinencia, cf. infra, VII i-x. - El incontinente (akratēs) es el que sabe lo que debe hacer, pero no lo hace porque a

gobernado por el deseo.

<sup>32.</sup> Cf. supra I i 1094al y la nota 1.

<sup>33. «</sup>El común de los hombres» = «hoi polloí», esto es, «los muchos» o «la masa». La expresión, que es frecuente en Platón y en Aristóteles, tiene comúnmente una connotación negativa.

<sup>34. «</sup>Dicha» = «eudaimonía»; cf. la nota 40 de la «Introducción».

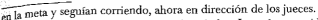
<sup>35. «</sup>Vivir bien» = «eu zên»; «obrar bien» = «eû práttein». En rigor, la segunda expresión dice al mismo tiempo «obrar bien» y «estar bien»: la lengua griega no discierne entre ambas cosas y sugiere de ese modo que hay una equivalencia entre ellas, o que el que obra bien no puede sino estar bien. Esa equivalencia es un supuesto tácito constante en el planteo aristotélico.

el mismo [hombre dice que la dicha es] cosas diferentes: si cae enfermo, [dice que es] la salud; si es pobre, la riqueza y si se dan cuenta de su ignorancia, admiran a los que dices alguna cosa grandiosa y que está por encima de ellos. <sup>36</sup> Y al gunos <sup>37</sup> pensaban que aparte de esos muchos bienes hay otro bien que es en sí y que es causa de que todos aquellos sean bienes. Pero enumerar todas las opiniones tal vez sea más bien inútil, y baste [hacerlo con] las predominantes o las que se considera que tienen alguna razonabilidad. <sup>38</sup>

No nos debe pasar inadvertido que los razonamientos que parten de los principios y los que [se remontan] a los principios<sup>39</sup> difieren [entre sí]. También Platón<sup>40</sup> se pregunta ba, con acierto, eso, e indagaba si el camino<sup>41</sup> [iba] desde los principios o hacia los principios, tal como en el estadio [se corre] desde los jueces<sup>42</sup> hacia la meta o al revés.

Se debe partir, desde luego, de las cosas más fáciles de conocer; pero estas son de dos clases, a saber, las [más fáciles de conocer] para nosotros o en sentido absoluto.<sup>43</sup> Tal vez<sup>44</sup> debemos partir, entonces, de las más fáciles de conocer para nosotros.

por eso el que se propone escuchar con provecho acerca s de lo noble y lo justo y, en general, acerca de la política, tiene que haber sido bien conducido en sus costumbres, pues [aquí] el principio es el hecho, y si este se pone suficientemente de manifiesto, no habrá necesidad de la causa.<sup>45</sup> Y



<sup>43.</sup> Esta distinción es frecuente en Aristóteles. Lo más conocido o comprensible en sentido absoluto (haplôs) o por naturaleza (physei) es lo anterior desde el punto de vista lógico o conceptual, mientras que lo que lo es para nosotros (hēmin o pròs hēmas) es lo posterior desde ese mismo punto de vista, pero cercano a la percepción (áisthesis). De acuerdo con An Post I ii 72 al-6 lo primero se corresponde con lo universal (tà kathólou) y lo segundo con lo particular (tà kath'hékasta). Si bien lo universal es más comprensible en sí mismo, para nosotros puede ser más comprensible lo particular, y hay que dirigirse de este a aquel. Así, según Top VI iv 141 b4-14 el punto es anterior y más comprensible que el plano y el plano más que el volumen, pero «para nosotros (hemîn) algunas veces ocurre lo inverso, pues un volumen se da más a la percepción, y un plano más que una línea, y una línea más que un punto». El común de los hombres, se agrega, conoce cosas tales como un cuerpo antes que el plano, la línea y el punto, cuya comprensión requiere un pensamiento más riguroso (akribés). De ahí que a continuación (b3-4) se afirme que se debe partir de lo más conocido, esto es, de lo que se da inmediatamente en los hechos, para llegar al universal que, aunque menos conocido, es más comprensible y conceptualmente anterior. Ese es, además, según Met VII iv 1029 b3-5, el itinerario del aprendizaje (máthēsis).

<sup>36.</sup> Suponen, por tanto, que la dicha se cifra en el saber. En «los que di cen alguna cosa grandiosa» puede encerrarse una alusión a los sofistas

<sup>37.</sup> Los platónicos. – Se ha sugerido que el imperfecto «pensaban que se emplea a continuación puede remitir al momento del pasado en que Aristóteles escuchó las explicaciones de Platón.

<sup>38.</sup> Acerca del valor de los éndoxa en la investigación ética, cl. «Introducción», 4. — Las opiniones que aquí se anuncian, solo se precisan y consideran en el capítulo siguiente (1095b14-1096a5). Los párrafos que restan hasta el fin del presente capítulo, tienen un carácter digresivo (cf. v 1095b14: «hóthen parexébēmen» = «el punto del que nos habíamos apartado»), pero no carecen de relación con lo dicho antes, pues en ellos se señala la precedencia metodológica de la inducción y de lo que nos es más familiar, y los éndoxa representan precisamente, el resultado, inmediatamente accesible, de un proceso espontáneo de inducción.

<sup>39.</sup> Esto es, respectivamente, la demostración deductiva (apódeixi) y la inducción (epagogé).

<sup>40.</sup> Cf. por ejemplo, Platón, República VI 510b, en el marco de la alegoría de la línea.

<sup>41. «</sup>El camino» (hodós) es como decir «el método».

<sup>42.</sup> Desde los jueces que en las Panateneas presidían los juegos. Los corredores partían del lugar en que estaban aquellos, daban la vuela

<sup>44. «</sup>Tal vez» = «isōs». «Isōs» suele ser empleado como un «tal vez» modestiae, que en realidad expresa lo opuesto a la incertidumbre.

<sup>45. «</sup>El hecho» y «la causa», literalmente «el que» (tò hoti) y «el porqué» (tò dióti). El solo conocimiento del hecho es, según Met I i 981/29, lo que caracteriza a la experiencia (empeiría) por oposición al arte y a la ciencia, las cuales conocen, además, la causa. — La sola experiencia basta, pues, para obrar bien, aun cuando no se conozca

12

el que es de esa cualidad<sup>46</sup> tiene [ya] los principios o puede adquirirlos fácilmente; en cambio, el que no dispone ni de la uno ni de lo otro, debe escuchar las palabras de Hesíodo:

El mejor de todos es el que por sí mismo lo comprende

[todo:

también es bueno el que obcdece al que dice bien; pero el que ni comprende por sí mismo, ni lo que escucha

[de otro

guarda en su corazón, ese es, en cambio, un varón inútil 47

V

Pero volvamos al punto del que nos habíamos apartado. No de manera ilógica, el común de los hombres y los más groseros parecen suponer, a juzgar por sus géneros de vida que el bien, es decir, <sup>49</sup> la dicha, es el placer; por eso aprecian la vida voluptuosa. Pues son tres los [géneros de vida] más notorios: [a] el que acabamos de mencionar, [b] el político y en tercer lugar, [c] el teórico. <sup>50</sup>

[a] Por cierto, el común de los hombres se muestra servil al elegir la vida de las bestias, pero tiene una justificación, porque muchos de los poderosos tienen pasiones semejantes a las de Sardanápalo.<sup>51</sup>

[b] Los [hombres] instruídos y de acción [eligen], en cambio, los honores, pues es ese, en resumidas cuentas, el fin de pio, ros política. Pero [ese fin] se muestra más superficial que el que buscamos, 52 pues, según se admite, [aquel] depende más de los que honran que del honrado; y adivinamos, en cambio, que el bien es algo propio de uno, y de lo que es 25 difícil ser despojado. Además, se diría que [los hombres] persiguen los honores a fin de creer ellos mismos que son buenos; al menos, procuran ser honrados por los sensatos y por aquellos entre los que son conocidos, y en razón de la virtud. 53 Es evidente, pues, que para ellos la virtud es más valiosa [que los honores]. Y acaso cabría suponer que es ella el fin de la vida política; mas es claro que también ella es 30 incompleta, pues, según se admite, se puede tener la virtud pero dormir o permanecer inactivo a lo largo de toda la rida,54 y, aparte de eso, padecer las desgracias y los infortunios más grandes, y nadie declararía feliz a quien viviese así, 1096a a no ser para defender a toda costa su tesis. Acerca de esto basta con lo dicho, pues en los libros publicados<sup>55</sup> hemos hablado lo suficiente al respecto.

[c] En tercer lugar está la vida teórica, que hemos de exa-  $^{5}$  minar en lo que sigue.  $^{56}$ 

el término medio que expresa el fundamento, y es condición para la recepción provechosa de la explicación ética que se propone hacerlo explícito.

<sup>46.</sup> Esta condición había sido señalada ya supra, iii 1095a2-4.

<sup>47.</sup> Hesíodo, Trabajos y días, 293; 295-297.

<sup>48.</sup> Se reanuda el desarrollo interrumpido en iv 1095a30: ahora se inicia el examen de las opiniones más difundidas.

<sup>49.</sup> Entiendo que el «kaí» es apositivo.

<sup>50.</sup> Distinción tradicional de supuesto origen pitagórico. - Cf. Platón, República IX 580c-581c, Diógenes Laercio, VIII 8.

<sup>51.</sup> O Asurbanipal (s. VII a. C.), rey de Nínive, cuyas riquezas y

cuya vida de placeres eran proverbiales.

<sup>52.</sup> Esto es, el fin último de la existencia humana.

<sup>53. «</sup>Virtud» = «areté», noción fundamental en el tratado, que ocurre en él aquí por primera vez. Cf. la nota 45 de la «Introducción».

<sup>54.</sup> Esto es, poseerla como mero hábito o mera virtualidad; el sentido y la realidad de la virtud residen, para Aristóteles, en cambio, en la actividad de su ejercicio (enérgeia) o de su «uso» (khêsis). – Cf. la nota 51 de la «Introducción».

<sup>55.</sup> Literalmente, «en los [libros] encíclicos» («en toîs egkyklíois»), que, según se admite comúnmente, eran textos exotéricos, destinados al gran público.

<sup>56.</sup> En realidad Aristóteles difiere su tratamiento hasta el libro X (vii 1177 al 2-1178 a8; viii 1178 a22-1179 a32).

La [vida] de los negocios es una [vida] forzada, <sup>57</sup> y es en dente que el dinero no es el bien que buscamos, pues es úl con vistas a otra cosa. Por eso cabe suponer que fines [son los mencionados primero, <sup>58</sup> pues se los aprecia por sí mis mos. Con todo, es claro que tampoco [lo son] esos, <sup>59</sup> a pesa de que se han difundido muchos argumentos en su favor.

Esas son, pues, las cosas que cabe decir.

#### VΙ

Tal vez sea mejor investigar [el bien] en general<sup>60</sup> y exa minar cómo se lo entiende, <sup>61</sup> por más que tal investigación nos sea penosa por ser amigos nuestros los que introdujeron [la doctrina de] las Ideas.<sup>62</sup> Pero tal vez cabría pensar que [de todos modos] es preferible [hacerlo] y que, al menos a fin de preservar la verdad, debemos sacrificar aun lo que nos es propio,<sup>63</sup> tanto más si somos filósofos, pues aunque las dos cosas

nos son queridas,64 es deber sagrado honrar más la verdad.65

[1] Ahora bien: los que introdujeron esa opinión no forjaban Ideas de las cosas en las que admitían el antes y el después;<sup>66</sup> por eso tampoco establecían una Idea de los números. Pero el bien se predica<sup>67</sup> en la [categoría de] substancia, en la [de] cualidad y en la [de] relación;<sup>68</sup> lo que es de por sí, esto es, la substancia, es anterior por naturaleza a la relación<sup>69</sup> (pues esta es como un retoño y accidente de lo que

<sup>57.</sup> Esta forma de vida, cuyo fin es hacer dinero, no figuraba entre las formas de vida por considerar (cf. v 1095b17-19); en todo caso, solo se había mencionado la riqueza (ploûtos) un poco antes (iv 1095d23). No es claro por qué la caracteriza Aristóteles como «forzada» (biaion); en III i lo «forzado» se opone a lo que se hace espontáneamente o de buen grado (hekoúsion). Eso no arroja, sin embargo, demasiada luz sobre estas lineas, que tal vez contengan alguna corrupción.

<sup>58.</sup> Esto es, el placer y los honores.

<sup>59.</sup> Tampoco ellos son el bien buscado.

<sup>60.</sup> Esto es, el bien en sí o la Idea de bien que sustenta el platonismo.

<sup>61. «</sup>Cómo se la entiende» = «pôs légetai», literalmente, «cómo se [lo] dice», esto es, = «en qué sentido se aplica la expresión».

<sup>62.</sup> Referencia a Platón y a los platónicos.

<sup>63. «</sup>Lo que nos es propio» = «tà oikeia», lo cual, según se suele entender, equivale aquí a «los sentimientos personales», aunque tal vez haya que pensar que el sentido es «las cosas privadas» o «domésticas».

<sup>64.</sup> La amistad y la verdad. – Aristóteles lamenta, pues, formular una crítica a la filosofía platónica cuando acaso aún mantenía con la Academia una relación más o menos estrecha.

<sup>65.</sup> La idea encerrada en esta frase es conocida en su expresión latina: Amicus Plato sed magis amica veritas.

<sup>66.</sup> Aristóteles se propone mostrar que dos tesis sostenidas por los platónicos se excluyen mutuamente, a saber, (a) la de que no hay ma Idea común a los miembros de una serie jerárquica regida por la anterioridad y la posterioridad lógicas, y (b) la de que hay una Idea de bien de la que participan los bienes particulares. - En una serie jerárquica (como la de los números, que se señala como ejemplo a continuación) cada miembro presupone al anterior y todos comparten un rasgo común que sería anterior a la totalidad de la serie (y, por tanto, al primero de sus miembros) y existiría aparte de ellos (cf. Met III iii 999a6-13: no hay una figura geométrica aparte de las figuras geométricas); esa es la razón por la que no admitían una Idea de número. - La razón por la que aquellas dos tesis no son compatibles es que los bienes también forman una serie jerárquica. Para mostrar que es así Aristóteles apela a su teoría de las categorías, que forman asimismo una serie en la que una de ellas, la de substancia (ousía), precede a las restantes, y cuyos miembros no pueden ser reunidos en un género común que los abarque a todos.

<sup>67.</sup> Literalmente, «se dice» (légetai).

<sup>68.</sup> Traduzco con la terminología más difundida. Literalmente, «en la [categoría de] substancia, en la [de] cualidad y en la [de] relación» senía: «en el qué es, en el cuál y en el en relación con algo» (en tôi tí esti kaì en tôi pròs ti); y (en a25) «en la de cantidad», «en el cuanto» (en tôi posôi). Más abajo «substancia» traduce «ousía». Cf. Cat v, vii y viii.

<sup>69.</sup> La substancia precede a la relación y a cualquiera de las demás categorías desde los puntos de vista conceptual, cognoscitivo y temporal; cf. *Met* VII iii 1028*a*31-*b*2.

17

es), así que no podría haber de esas cosas<sup>70</sup> una Idea común

[2] Además, como «bien» se aplica en el mismo número de 25 modos<sup>71</sup> que «ser»<sup>72</sup> (pues se lo dice en la [categoría de] subs tancia: por ejemplo, el Dios y el intelecto; en la [de] cualidad. por ejemplo, las virtudes; en la [de] cantidad: el justo medio en la [de] relación: lo útil; en [la de] tiempo: la ocasión; en [la del lugar: residencia; y así en las demás), es evidente que no podría haber nada común universal y unitario,73 pues no se lo podría predicar en todas las categorías, sino en una sola.

[3] Además, puesto que de las cosas que corresponden a una idea única hay también una ciencia única, también de todos los bienes habría una ciencia única.<sup>74</sup> Pero en realidar hay muchas, incluso de los que caen en una sola categoria por ejemplo, [la ciencia] de la oportunidad es, en la guerra la estrategia, pero en la enfermedad, la medicina, y la del

justo medio es, en la alimentación, la medicina, pero en los ejercicios físicos, la gimnástica.

ÉTICA NICOMAQUEA

[4] Uno podría plantear también la dificultad de qué es 35 lo que en definitiva quieren decir con «cada cosa en só»,75 [a] cuando en verdad para el hombre en sí y para el hombre la 10966 definición de hombre es una y la misma, esto es, la definición de hombre, pues en tanto hombre no diferirán en nada, y, si es así, tampoco en tanto bien. 76 [b] Desde luego, tampoco será bueno en mayor medida por ser eterno, puesto que fampoco es más blanco el blanco que dura mucho tiempo que el que dura un día.77

Los pitagóricos dan la impresión de hablar de modo más 5 convincente acerca de ello al poner la unidad en la serie de los bienes, 78 y Espeusipo parece seguirlos. 79 Mas esas [cues-

<sup>70. «</sup>Esas cosas» pueden ser los bienes predicados en las distintas categorías o las categorías mismas.

O: «en el mismo número de sentidos».

<sup>72.</sup> Esto es, la noción de bien está afectada por la misma falta de unidad conceptual o genérica que la de ser (ôn). La base para mos trarlo es, como en el argumento anterior, la doctrina de las categorías: como «ser», «bien» se predica en todas las categorías, cada una de las cuales corresponde a un modo de ser distinto e irreductible a los restantes. Cf. Met V vii, en especial 1016b24-35.

<sup>73.</sup> El hecho de que los bienes particulares se repartan en diez generos distintos implica que no hay un componente unitario (hén) real que recurra en cada predicación de «bueno». Cf. Met IV ii 1003 a33 b5. Por tanto, «agathón» no parece ser un concepto universal. Su única unidad sería la verbal, «homonímica» según se insinuará poco más abajo (1096b26-27), dada por la comunidad del nombre.

<sup>74.</sup> Toda ciencia estudia un género único de objetos, de modo que si los bienes particulares fueran homogéneos, como pretende el plato nismo, habría una ciencia única de todos ellos; pero de hecho, como se señala arriba a continuación, hay una pluralidad de disciplinas que trata de él, lo cual debe tomarse como prueba de no existe un componente común que recurre en los bienes particulares. - La situación es análoga a la que se le plantea a Aristóteles en el momento de proyectar una ciencia del ser; cf. Met IV ii 1003a33-b5.

<sup>75.</sup> La crítica de Aristóteles se centra ahora en el hecho que el platonismo no aclara la diferencia que existe entre lo que es «autó-», «en sí» («cada cosa en sí» = «autoékaston»; y, abajo, «hombre en sí» = «autoánthropos») y sus ejemplos empíricos.

<sup>76.</sup> Tal como no hay diferencias entre la definición de la Idea de Hombre y la definición de este o de aquel hombre, tampoco las hay entre la definición de la Idea de Bien y la definición de un bien particular; por tanto, tampoco diferirán desde el punto de vista de su ser. Cf. Met VII vi 1031 a28-b28.

<sup>77.</sup> La condición de eterna de la Idea y la de transitorio de su ejemplo empírico no suponen que entre ambos haya una diferencia de naturaleza; la temporalidad no es una nota que agregue nada a la definición. Cf. Met III ii 997 b5-12.

<sup>78.</sup> El sentido preciso de estas líneas es discutido. - Según señala el propio Aristôteles en Met I v 986 d22-26 (DK 58 B 4, B 5), algunos pitagóricos afirmaban diez principios, a los que disponían en dos series (systoikhíai), cada una de las cuales estaba formada por principios afines entre si y opuestos a los de la otra serie; el bien y la unidad se hallaban en la misma. Ese planteo le parece a Aristóteles más acertado o, al menos, «más convincente» que el de Platón en este punto acaso porque implica la distinción entre el bien y la unidad o porque no los consideran, como el platonismo, como separados de las cosas.

<sup>79.</sup> Espeusipo, sobrino de Platón y su sucesor en la dirección de la Academia, se habría separado, pues, de la tesis platónica en ese

tiones] deben ser tema de otra discusión.80

Pero se puede adivinar un reparo a lo que hemos dicho a pues [se podría aducir que] las tesis [de los platónicos] no se afirman de todos los bienes, sino que [a] se llaman [«bienes»] por referencia a una especie única los que se persiguen y se aprecian por sí mismos; pero [b] las cosas que los producen o, de una u otra forma, los preservan o impiden a sus contrarios, son llamadas [«bienes»] a causa de aquellos y en otro sentido. Es evidente, por tanto, que se podrá hablar de bies nes en dos sentidos: los [que lo son] en sí y los [que lo son] a causa de aquellos. Tras distinguir, entonces, los [bienes] en sí de los útiles, 82 examinemos si [a los primeros] se los llama [«bienes»] por referencia a una Idea única. 83

¿Qué clase [de bienes] se colocarán [entre los bienes] en sí? [1] ¿Los que se persiguen aun separados, como pensar, ver y algunos placeres<sup>84</sup> y honores? (Pues aunque los perseguimos a causa de otra cosa, de todos modos se los podría colocar entre los bienes en sí). [2] ¿O ninguna otra cosa aparte de la Idea? [2] En este caso, la Idea será vana. §5

[1] y si también aquellas cosas<sup>86</sup> se cuentan entre los bienes en sí, hará falta que la definición de bien se muestre la misma en todas ellas, como la [definición] de la blancura en la nieve y en el albayalde; mas la definición del honor, la de la sabiduría y la del placer, <sup>87</sup> en tanto bienes, son diversas y diferentes. <sup>88</sup> El bien no es, por tanto, una cosa común según 25 una Idea única.

¿Cómo se aplica entonces [el término «bien»]? Pues [las cosas a las que se llama «bienes»] no parecen ser [a] homónimas por azar. [b] ¿[Serán, pues, homónimas] porque todas derivan de una sola cosa o concurren a una sola cosa? [b]

punto acercándose al pitagorismo al menos por distinguir entre la unidad y el bien.

<sup>80.</sup> Por cierto, en el marco de la filosofía primera.

<sup>81. «</sup>A lo que hemos dicho» en los argumentos precedentes [[1]-[4] y quizás en particular en [1]). Los platónicos podrían replicar (cf. Platón, República II 357b-d, texto que Aristóteles parece tener en mente en lo que sigue inmediatamente) que no se ha tenido en cuenta la distinción entre [a] los bienes en sí y [b] los medios para alcanzarlos.

<sup>82.</sup> Cf. Platón, República II 357 e-d.

<sup>83.</sup> En lo que sigue, Aristóteles responde a la posible réplica con un dilema: [1] y [2], y las consecuencias de las alternativas: [2] y [1].

<sup>84.</sup> A saber, los placeres «sin daño»; cf. Platón República II 357b.

<sup>85.</sup> Esto es, si solo la Idea de Bien es un bien en sí, y la única cosa que se persigue por ella misma, se vuelve superflua por no ser ya arquetipo de cosa alguna, ya que los bienes que se suponía que eran en sí ya no son tales.

<sup>86.</sup> Esto es, los bienes que se persiguen aun separados (b17-19).

<sup>87.</sup> Notar la correspondencia con los tres géneros de vida considerados a lo largo del capítulo precedente. – El contexto sugiere que aquí «phrónēsi» = «sabiduría», si bien en el resto del tratado la palabra se usa en el sentido técnico de «prudencia».

<sup>88.</sup> La blancura es un elemento común (koinón) que recurre en las cosas blancas, y estas, aunque difieran en otros aspectos, como la nieve y el albayalde, coinciden qua blancas, y la definición de blancura (que de acuerdo con Top III v 119a30 es «color que penetra la visión») se le aplica en ambas por igual a la cualidad que ellas comparten; el placer, el honor y la sabiduría son diversos no solo en otros aspectos sino también en tanto bienes.

<sup>89. «</sup>Cómo se aplica» = «pôs [...] légetai». - El punto es ahora la justificación del uso común de «bueno» para caracterizar las cosas buenas si estas no se relacionan ya con una Idea de bien o (dicho en términos aristotélicos) si la palabra no tiene una aplicación «sinonímica» (o unívoca), puesto que, como se acaba de señalar, las cosas designadas no comparten una misma definición (cf. Cati 1a1-16). La alternativa es, entonces, que su uso sea «homonímico» (o multívoco), punto que Aristóteles pasa a considerar ahora, atendiendo a las variedades de la homonimia que él reconoce ([a], [b] y [d]).

<sup>90.</sup> Primera variedad de la homonimia: la homonimia por azar (apò týkhās), ilustrada infra (V i 1129a28-31) con la palabra «klets» = «llave» y «clavícula», esto es, cosas que son heterogéneas y tienen accidentalmente el mismo nombre; el caso de «bien» no parece ser de esta clase.

<sup>91.</sup> En las variedades [b] y [d] de la homonimia las palabras conllevan una unidad de sentido distinta de la unidad conceptual de la

[d ¿O [lo serán] más bien por analogía? Pues la visión está en el cuerpo tal como la inteligencia está en el alma, <sup>92</sup> y otras cosas en otras cosas. Pero tal vez ahora debamos apartar esas [cuestiones], pues hacer precisiones acerca de ellas sería más propio de otra [parte de la] filosofía. <sup>93</sup>

Y lo mismo en relación con la Idea; pues aun cuando hubiera un bien único que se predicase en común [de todos los bienes] o [un bien] separado [que existiese] de por sí, es evidente que el hombre no podría realizarlo en la acción ni adquirirlo. Mas lo que buscamos es en realidad un bien así.

Pero tal vez alguno pensará que es mejor conocerlo<sup>95</sup> con

«sinonimia» (o univocidad). En [b] la palabra se aplica en sentido primero y propio a una cosa y en sentido segundo y derivado a cosas diversas pero que dependen de aquella («aph'henós» = ex eoden), a la que conllevan una correferencia tácita («pròs hén» = ad idem o ad unum). Sobre la base de ese esquema semántico resuelve Aristóteles la cuestión de la multivocidad del ser; cf. Met IV ii 1003 a33-b5. La tradición medieval llamó a esta variedad «analogía» (o «analogía de atribución»), denominación que Aristóteles reserva para [d].

92. La noción de analogía, que procede de las matemáticas, es definida infra, V iii 1131 a31 como una relación proporcional que se ajusta al esquema (A: B:: C: D) y justifica, en este caso, por ejemplo, el empleo de C en lugar de A, esto es, «visión (del alma)» en lugar de «intelecto», puesto que en virtud de esa relación las cosas pasan a estar enlazadas por una forma de unidad; cf. Met V vi 1016 i34: 35, donde se señala que son una por analogía «las cosas que están [relacionadas entre sí] como una cosa lo está con otra». Acerca de la analogía como modalidad de la metáfora, cf. Poet xxi 1457 b6-9 y. Rhet III 10 1411 a1-b21.

93. Sin duda, la filosofía primera.

94. Por tanto, la posibilidad de que haya una Idea de Bien es, en definitiva, irrelevante e innecesaria para la ética, pues, en todo caso, es una entidad separada (khoristón) y, por tanto, no realizable en la acción (praktón). Se implica, por otra parte, que esta disciplina es más bien autónoma respecto de la metafísica en el orden de la fundamentación, punto en el cual el contraste del planteo aristotélico con el platónico es claro.

95. Conocer el bien como Bien en sí, según lo conciben los platónicos.

vistas a los bienes que sí se pueden adquirir y realizar en la 1097a acción, pues teniéndolo como modelo<sup>96</sup> conoceremos más fácilmente los que son bienes para nosotros, y, en caso de conocerlos, los alcanzaremos.

El argumento tiene, sin duda, una cierta fuerza de convicción, mas da la impresión de estar en disonancia con las ciencias, 97 pues todas, por más que tienden a un bien y buscan lo que les hace falta, se dispensan de un conocimiento de él. iEs incomprensible, empero, que la totalidad de los artesanos desconozca un auxiliar tan importante y ni siquiera lo busque! 98 Pero es también incierto qué provecho sacará, en relación con su arte, el tejedor o el carpintero, del conocimiento «del bien en sí», o cómo será mejor médico o mejor comandante el que haya contemplado «la Idea misma». Pues es claro que el médico no mira de ese modo a la salud, 99 sino [que mira a] la del hombre, y acaso más bien a la de este [o aquel hombre determinado], pues cura al individuo. Pero también acerca de estos [temas] cabe tratar hasta aquí.



Pero volvamos al bien que buscamos [y preguntémonos] qué es al fin de cuentas. Porque se muestra como una cosa distinta en cada acción y en cada arte; es, en efecto, una cosa en la medicina, otra en la estrategia y así en las demás.

<sup>96. «</sup>Modelo» = «parádeigma»; la palabra tiene connotaciones platónicas.

<sup>97. «</sup>Ciencia» (epistêmē) en el sentido amplio señalado en la nota 5.

<sup>98.</sup> Esta observación y las que siguen están hechas en tono de ironía.

<sup>99.</sup> Esto es, como un arquetipo abstracto. El concepto de salud de que el médico dispone, tiene su raíz en la experiencia, y lo decisivo para su eficacia, como se subraya a continuación, es el trato con lo particular, para lo que no podría tener utilidad alguna el conocimiento de un principio separado.

22

¿En qué consiste, pues, el bien de cada una? ¿[No es acasa aquello con vistas a lo cual se hacen las demás cosas? [Esol es en la medicina la salud; en la estrategia, la victoria; en la 20 construcción de casas, la casa, y en otras [artes], otras cosas mas en toda acción y en toda elección lo es el fin, pues todos realizan las demás cosas con vistas a él. En consecuencia, si algo es fin de todos nuestros actos, ese ha de ser el bien realizable, y, si hay varios, esos.

Como se ve, el razonamiento ha arribado al mismo punto, 100 aunque por otro itinerario. Pero debemos intentar aclarar aún más esto.

Como manifiestamente los fines son muchos, y elegimos algunos de ellos (por ejemplo, el dinero, las flautas y, en general, los instrumentos) con vistas a otra cosa, es evidente que no todos son completos; 101 pero es claro que el [fin] más grande [será] un [fin] completo. En consecuencia, si uno solo es completo, ese será el que buscamos, y, si son varios, el más completo de ellos.

Y decimos que lo que se persigue por sí mismo es más completo que lo que se persigue por otra cosa; y que lo que nunca es elegible por causa de otra cosa [es más completo] que las [cosas] elegibles <tanto> por sí mismas cuanto a causa de aquello; y que es completo en sentido absoluto lo que siempre es elegible por sí mismo y nunca a causa de otra cosa.

Ahora bien: la dicha es tenida por una cosa de esa clase 1097ь en el más alto grado, pues la elegimos siempre por ella mis ma, y nunca a causa de otra cosa. 102 En cambio, elegimos el honor, el placer, el intelecto<sup>103</sup> y toda forma de virtud

nor ellas mismas, desde luego (pues elegiríamos cada una de ellas aunque nada más resultara), pero las elegimos tamhién con vistas a la dicha, en la idea de que por medio de ellas seremos dichosos. Pero nadie elige la dicha con vistas 5 a aquellas cosas ni, en general, a causa de ninguna otra.

Es claro que a partir de [la noción de] suficiencia 104 se llega al mismo resultado, pues cabe admitir que el bien = completo es suficiente. Pero por «suficiente» no entiendo flo que lo es] para un individuo aislado que lleve una exis- 10 tencia solitaria, sino también para los padres, los hijos, la muier y los amigos y, en general, los conciudadanos, porque el ser humano es por naturaleza un ser social. 105 Con todo, se debe fijar un límite de aquellos, porque si se lo extiende a los antepasados, a los descendientes y a los amigos de los amigos, se va al infinito. Pero eso debe examinarse más adelante. 106 Lo que afirmamos [ahora] es que la suficiencia es lo que por sí solo hace que la vida sea digna de 15 ser elegida y no necesite de nada, y creemos que la dicha es una cosa así. Y [que es] la más digna de ser elegida de todas las cosas aun sin que se le añada nada, pues es evidente que con un añadido [sería] más digna de ser elegida, aun acompañada por el más pequeño de los bienes: lo agregado es, en efecto, una sobreabundancia de bienes, y entre

<sup>100.</sup> Esto es, a lo sustentado en I i 1094a18-22.

<sup>101. «</sup>Completo» traduce «téleios», que conlleva la noción de «fin» (télos), no sugerida por la palabra castellana. En Met V xvi se encuentra un análisis de la semática del término.

<sup>102.</sup> Cf. Platón, Banquete 205 a.

<sup>103.</sup> Esto es, los valores que presiden los tres géneros de vida consi

derados en el capítulo v. Cf. supra, vi 1096b23-24.

<sup>104.</sup> To aútarkes = «lo suficiente» o «la suficiencia» es la condición de lo que basta por sí solo (más bien, quizá, que lo que se basta a sí mismo, esto es, más tò autò arkoûn que tò autôi arkoûn) y es por tanto autónomo, independiente, no sujeto a condiciones. Cf. las ocurrencias de la palabra en Pol I ii 1253a2-5; III ix 1280b34; VII iv 1326b4 a propósito de una ciudad.

<sup>105. «</sup>Un ser social» = «politikón». En realidad este término expresa a la vez la condición de ser social y de ser político del hombre, esto es, el hecho de que viva junto con otros hombres en el marco de una determinada organización política. Cf. Pol I ii 1253 a2-11.

<sup>106.</sup> Aristóteles piensa acaso en I xi, en IX x o en IX ix (1169b16-22).

los bienes es siempre preferible el mayor. 107 Es claro, en definitiva, que la dicha es una cosa completa y suficiente, pues es el fin de las acciones.

Pero el decir que la dicha es el bien más grande se mues. tra tal vez como una cosa acerca de la cual hay acuerda unánime, y se echa de menos que digamos aun con mayor 25 claridad lo que ella es. Acaso se lo pueda hacer si se comprende la función 108 del hombre. Pues tal como se admita que para el flautista, el escultor y todo artesano, y, en gene ral, para los que tienen una función y una acción, el bien v la perfección 100 residen en la función, de igual modo cabria admitir que es [el caso] para el hombre, si en efecto hay una función que sea propia de él. ¿Acaso habrá funciones y acciones propias del carpintero y del talabartero pero ninguna 30 del hombre [como tal], sino que [este] se hallará naturalmente destinado a la inacción?110 ¿O cabría afirmar [más bien] que, tal como es manifiesto que hay una función del ojo, de la mano y del pie y, en general, de cada órgano, hay, aparte de estas, también una función que es propia del hombre 1098a [como tal]? ¿Y cuál podrá ser, entonces, esa función? [No el vivir,]111 pues es claro que el vivir es común también a

las plantas, y lo que buscamos es propio [del hombre]; ha de hacerse a un lado, entonces, la vida de la nutrición y del crecimiento. La siguiente sería la forma sensitiva [de vida], 112 pero es claro que también ella es común al caballo, al buey y a todo animal.

Resta, por tanto, una forma [de vida] práctica<sup>113</sup> de la [parte] racional [del alma]. <Y esta [es racional], por un lado, porque obedece a la razón, y, por otro, porque tiene razón y piensa. >114 Pero como <también> esta<sup>115</sup> se entiende en dos 5 sentidos, 116 hay que afirmar que es la [vida] como actividad, pues admitimos que ese es su sentido más propio.

Si la función del hombre es una actividad del alma de acuerdo con la razón, o no sin la razón, <sup>17</sup> y si decimos que la función de este [hombre] y la de este [hombre] virtuoso <sup>18</sup> es genéricamente la misma (tal como es la misma la función del citarista y del citarista virtuoso, y así, en suma, absolutamente

<sup>107.</sup> El sentido de estas líneas ha resultado más o menos problemático a los comentadores, sobre todo porque parecen implicar que la dicha, aunque completa y suficiente, podría sin embargo incrementarse. Para aclarar el punto se apela comúnmente a la idea de que aunque la dicha como ejercicio de la virtud y bien del alma, según se dirá más abajo, tiene, en efecto, aquellos rasgos, puede hallar, no obstante, una suerte de sobreabundancia con el agregado de bienes externos tales como la riqueza o la belleza. Por lo demás, cf. Top III ii 117a16-18; Rhet I vii 1363b18-21.

<sup>108. «</sup>Función» = érgon.

<sup>109. «</sup>El bien y la perfección» = «tāgathòn [...] kaì tò eû».

<sup>110.</sup> Literalmente, «destinado a ser argós» = á-ergos, esto es, «carente de función (= «érgon)», y, de ahí, «inútil», «perezoso».

<sup>111.</sup> No el mero vivir, o la vida en su expresión más básica, que se define por la capacidad de nutrirse (tò threptikón), y que, como se

señala a continuación, es compartida por el hombre y las plantas (cf. *De an* II ii 413*b*7-8), y, por cierto, también por los animales.

<sup>112.</sup> La sensibilidad (aisthēsis) es la capacidad que diferencia a los animales de las plantas; cf. De~an~II~ii~413~b2.

<sup>113.</sup> Lo específico del hombre se sitúa, pues, en el terreno de la acción (prâxis). La reflexión de Aristóteles parece centrarse aún en el hombre como ser social y político (cf. supra vii 1097b8-13), y no atender, al menos por el momento, a la actividad teórica.

<sup>114.</sup> Bywater admite esta frase como auténtica, pero otros editores suponen razonablemente que es una interpolación en la que se anticipa una distinción introducida más adelante (cf. xiii 1103a1-3). Junto con ella se habría añadido el «kaí» que se traduce como «también» en la frase siguiente.

<sup>115.</sup> El pronombre («esta» = taútes) remite a la «vida práctica» mencionada en a3. Cf. la nota precedente.

<sup>116.</sup> Esto es, en el de potencia (dýnamis) y en el de acto o actividad (enérgeia).

<sup>117.</sup> Aristóteles piensa en la distinción, introducida infra (xiii 1102a27-1103a2), entre una «parte» del alma que tiene lógos y otra que no lo tiene pero es susceptible de someterse a él.

<sup>118. «</sup>Virtuoso» = «spoudaîos»; cf. la nota 50 de la «Introducción».

dad de la virtud (pues es propio del citarista ejecutar la citara y del citarista virtuoso el hacerlo bien); si es, pues, así, si afirmamos que la función del hombre es una forma de vida y que esta consiste en una actividad del alma y en acciones acompañadas de razón, y que es propio del varón virtuoso hacerlas bien y noblemente, y cada cosa se lleva al término de su completud<sup>119</sup> según la virtud [que le es] propia; si es así, pe el bien humano es una actividad del alma de acuerdo con la virtud; y si las virtudes son varias, de acuerdo con la óptima y más completa; le demás, en una vida completa, le pues una golondrina no hace verano, y tampoco un solo día; así, ni un solo día ni un lapso breve [hacen a nadie] feliz y dichoso.

Quede, entonces, descripto el bien de esa manera, puestal vez primero se debe hacer un esbozo general y después añadir los pormenores. Y cabe creer que cualquiera puede proseguir y completar lo que está bien en el esbozo general, y que en [cuestiones] de esta clase el tiempo es buen descubridor o auxiliar. De ahí nacieron también los progresos de 25 las artes, pues cualquiera puede agregar lo que falta. 123

Y hay tener presente también lo que hemos dicho antes 124

y no buscar la exactitud de la misma manera en todo, sino en cada caso la que la materia admite<sup>125</sup> y en la medida que es propia de la investigación. Así, el carpintero y el geómetra indagan de diferente modo el [ángulo] recto: el uno, en la medida en que es útil para su obra; pero el otro [indaga] qué es [el ángulo recto] o qué cualidades tiene, porque es conocedor<sup>126</sup> de la verdad. Pues bien, en lo demás se debe proceder, por tanto, del mismo modo, a fin de que los [trabajos] accesorios no prevalezcan sobre los trabajos [principales].<sup>127</sup>

Tampoco se debe exigir la causa de la misma manera en 1098b todos los [temas], sino que en algunos basta con mostrar bien el hecho, como en el caso de los principios [en general], y el hecho es primero y es principio.<sup>128</sup> Y, de los principios, unos se conocen por inducción; <sup>129</sup> otros, por la percepción; <sup>130</sup> otros,

<sup>119. «</sup>Se lleva al término de su completud» = «eû [...] apoteleîta».

<sup>120.</sup> Estas líneas, que parecieran una redacción alternativa de las precedentes, son rechazadas por la mayoría de los editores, perobien pueden ser una variante de autor introducida tempranamente.

<sup>121.</sup> Esto es, al parecer, el ejercicio de la actividad teórica; cf. supra vii 1097a30 y la nota 49 de la «Introducción».

<sup>122. «</sup>Vida completa» = «bíos téleio»; cf. la nota 101 y la discusión del parecer de Solón en el capítulo x.

<sup>123.</sup> En SE xxiv 183b17-31 y en Met II i 993b12-19 Aristóteles expresa la misma idea del progreso de una disciplina por el aporte de quienes colaboran a lo largo de la tradición.

<sup>124.</sup> En I i 1094b11-13. Las líneas que siguen hasta el final del capítulo suelen ser vistas como una reiteración o una redacción alternativa, en ambos casos más bien fuera de lugar, de lo expuesto ya en ii 1094b11-27.

<sup>125.</sup> Literalmente, «de acuerdo con la materia subyacente» (katà Èn hypokeiménēn hylēn); cf. la nota 20.
126. «Conocedor» = «theaÉ».

<sup>127. «[</sup>Trabajos] accesorios» = parérga; «trabajos» =  $\acute{e}rga$ : no es posible reflejar la paronomasia en la traducción.

<sup>128.</sup> En ambas ocurrencias (b1 y b2), «el hecho» = «l'h hói»; cf. supra iy 1095b6-7 y la nota 45.

<sup>129.</sup> En la doctrina aristotélica los universales se conocen, en efecto, por un proceso de inducción (epagōgo) que los aísla o abstrae a partir de lo particular, en lo que recae la percepción (aísthōsis), que es, por tanto, también una condición para ese conocimiento; cf. An Post I xviii 81b5-10; Top I xii 105a13-14; Met I i 980b25-981a12. Eso vale asimismo para el conocimiento de las primeras premisas, es decir, los principios de la demostración; cf. An Post II xix, sobre todo 100a15-b4.

<sup>130.</sup> Como se ha señalado en la nota precedente, la percepción (aísthēsis) desempeña un papel en el proceso de inducción, pero no parece que Aristóteles destaque ahora ese papel de ella, el cual estaría implícito ya en la referencia a la inducción, sino el que desempeña en el conocimiento de lo particular, porque lo particular es también un principio en el razonamiento deliberativo y en el silogismo práctico.

por una forma de acostumbramiento; <sup>131</sup> y otros, de otra manera; <sup>132</sup> y se debe ir en busca de cada uno [de ellos] según su naturaleza, y esforzarse por definirlo bien, pues tienen mucha gravitación en lo que les sigue. Se admite, en efecto, que sel principio es más de la mitad del todo», <sup>133</sup> y que por medio de él se hace clara gran parte de lo que se investiga.

## VIII 🧲

F

Pero se debe investigar acerca de ella 134 no solamente a partir de la conclusión y de las [premisas] que forman el argumento, 135 sino también de lo que se dice acerca de ella 136

- 131. Este es el caso relevante para la ética, puesto que las verdades que en ese terreno son el punto de partida de la reflexión nos son accesibles en la experiencia práctica, donde se forman los hábitos morales. Cf. supra I iv 1095 b3-8.
- 132. O acaso: «esto es, unos de una manera y otros de otra».
- 133. Expresión proverbial empleada más de una vez por Platón y por Aristóteles.
- 134. El pronombre («autês» = «de ella», b9) puede remitir al principio («arkhe», palabra femenina en griego), mencionado en b8, o, acaso mejor, a la dicha (eudaimonía), que de todos modos parece ser entendida aquí como principio.
- 135. El sentido de la expresión «ek toû symperásmatos kaí ex hón ho lógos» (b9-10, vertida como «a partir de la conclusión y de las [premisas] que forman el argumento») es problemático. Parece claro que la «conclusión» (sympérasma) es la definición de '. dicha que se ha formulado supra (1 vii 1198a16-18), y si lo implícito en el «ex hón» [= «[las cosas] de las que») son, en efecto, sus «premisas», estas consistirán en las consideraciones presentadas (en 1097b23-1098a12) como base de esa definición (lógos). Ahora bien, como en este terreno no se puede hablar de verdaderas «demostraciones» (aun cuando se hable de una «conclusión»), no se podría excluir la alternativa de ver el «kaí» de b10 como apositivo («es decir») y entenderse el giro «ex hôn ho lógos» como «los [componentes] en que consiste la definición», esto es, los rasgos incluidos en el definiens.
- 136. Esto es, las opiniones más generalizadas o prestigiosas (o

pues todas las cosas<sup>137</sup> armonizan con la verdad, pero pronto discrepa[n] <la verdad><sup>138</sup> con lo falso.

Así pues, habiéndose agrupado los bienes en tres clases: 139 los llamados «externos», los relacionados con el alma y [los relacionados] con el-cuerpo, decimos 140 que los del alma son 15 bienes en el sentido más propio y primero, y atribuimos al alma las acciones y las actividades <anímicas. 141 así que estaría 142 correctamente formulada, al menos según esa opinión, que es antigua y admitida por los que filosofan.

Y [es] correcta también porque dice que ciertas acciones y actividades son el fin; 143 pues de ese modo se lo coloca entre los bienes del alma, 144 y no entre los externos.

También armoniza con la definición [la opinión común de que] el dichoso vive bien y actúa bien, 145 puesto que en definitiva hemos afirmado que [la dicha] es una forma de vivir bien y de actuar bien.

éndoxa) acerca del bien humano, cuya coincidencia con la definición de la dicha corroboraría «dialécticamente» su acierto. Cf. «Introducción», 4, en particular la nota 27.

<sup>137. «</sup>Las cosas» traduce, con cierta vaguedad, «hypárkhonta», que parece tener el el texto un sentido igualmente vago o genérico.

<sup>138.</sup> Parece razonable suprimir, con varios editores, esta palabra, aceptada por Bywater.

<sup>139.</sup> Esta división se registra en más de un texto de Platón, entre ellos Filebo 48d-e. Cf. Rhet I v 1360b24-28, donde se mencionan, como bienes externos, la nobleza de familia, los amigos, el dinero y los honores.

<sup>140.</sup> El «decimos» no parece expresar la opinión propia de Aristóteles sino la opinión general o «lo que se dice» (b10).

<sup>141.</sup> Parece indispensable eliminar esa palabra (aceptada por Bywater) a fin de que la afirmación no resulte tautológica.

<sup>142.</sup> El sujeto tácito es sin duda «la definición de la dicha».

<sup>143.</sup> Cf. supra vii 1097 b24-32.

<sup>144.</sup> Cf. supra vii 1098a7-8.

<sup>145. «</sup>Vivir bien y actuar bien»: «eû zên kai eû práttein»; cf. la nota 35. La opinión ha sido mencionada supra en iv 1095a19 como compartida por el común de los hombres y por los instruidos.

Pero es claro también que los [rasgos] que se requieren en la dicha se dan todos en lo que dijimos. 146 Pues unos opinan que [la dicha] es la virtud; otros, 147 que es la prudencia, y otros aun, que es una forma de sabiduría; para unos es esas cosas o alguna de ellas acompañada de placer o no sin placer; 148 otros agregan todavía la prosperidad. De esas [opiniones], unas son afirmadas por muchos [hombres] del pasado, y otras por unos pocos pero prestigiosos varones. Y no [es] razonable [suponer] que unos y otros se equivoquen por completo, sino que acierten al menos en un solo punto, o aun en la mayoría.

La definición está de acuerdo, pues, con los que dicen que [la dicha] es la virtud o una forma de la virtud, pues es propio de aquella la actividad de acuerdo con esta. Pero acaso hay una diferencia no pequeña entre suponer que el bien más grande reside en su posesión y no en su uso, esto es, en el hábito y no en la actividad; 149 pues es posible que el hábito se dé sin que se lleve a término ningún bien; por ejemplo, 1099a en el que duerme o está inactivo de algún otro modo; 150 en cambio, la actividad, no es posible, 151 pues necesariamente actuará, y actuará bien. Tal como en los Juegos Olímpicos no se corona a los más bellos y a los más fuertes sino a los que compiten (pues los que vencen están entre esos), de igual modo solo llegan a ser poseedores de las cosas buenas y nobles de la vida los que actúan correctamente.

Además, la existencia de esos es placentera por sí mis-

ma, <sup>152</sup> pues experimentar placer se cuenta entre las cosas del alma, y a cada uno le es placentero aquello de lo que se dice amante; así, un caballo lo es para el que ama los caballos, y un espectáculo para el que ama los espectáculos; del mismo <sup>10</sup> modo, [son placenteras] las cosas justas para el que ama la justicia y, en general, las cosas conformes a la virtud para el que ama la virtud. Ahora bien, para el común de los hombres los placeres están en pugna [entre sí] porque no son tales por naturaleza; <sup>153</sup> en cambio, para los que aman lo noble son placenteras las cosas placenteras por naturaleza; y son tales las acciones conformes a la virtud, de manera que son placenteras para ellos y en sí mismas. Por tanto, a la vida de <sup>15</sup> estos no le falta en modo alguno el agregado del placer como una suerte de adorno, sino que encierra el placer en sí misma.

Aparte de lo que hemos dicho, [cabe señalar que] no es bueno el que no se alegra con las acciones nobles, pues nadie llamaría «justo» al que no se alegra con la práctica de la justicia, ni «generoso» al que no se alegra con las acciones generosas, y de igual modo en los demás casos. Y si es así, las acciones conformes a la virtud serán placenteras por sí mismas.

Pero también [serán], desde luego, [acciones] buenas y nobles, y cada una de esas cosas en el más alto grado, al menos si el virtuoso juzga bien acerca ellas, y juzga como dijimos.<sup>154</sup> La dicha es, por tanto, la cosa más valiosa, más noble <sup>25</sup> y más placentera; y esas cosas no están separadas como en la inscripción de Delos: <sup>155</sup>

lo más bello es lo más justo, y lo mejor estar sano: pero lo más placentero es alcanzar lo que se desea;

<sup>146.</sup> Una vez más, en la definición de la dicha.

<sup>147.</sup> Aristóteles piensa quizás en Sócrates.

<sup>148.</sup> Cf. Platón, Filebo 21 d-22a.

<sup>149. «</sup>Posesión» (ktêsis) y «uso» (khrêsis) por un lado, y «hábito» (héxis) y «actividad» (enérgeia) por otro, designan las mismas cosas, esto es, en el presente contexto, la virtud como cualidad y la virtud actualizada en la acción. Cf. supra vii 1098 a5-7.

<sup>150.</sup> Cf. supra I v 1095b31-1096a2.

<sup>151.</sup> No es posible que se dé sin que se lleve a término un bien.

<sup>152.</sup> Tal es la razón parcial de los que identifican el bien con el placer; cf. supra, I v 1095b15-22. Aristóteles difiere la discusión detallada acerca del placer hasta VII xi-xiv y X i-v.

<sup>153.</sup> No son placenteros por naturaleza.

<sup>154.</sup> Quizás Aristóteles remita a I iii 1094b27-28.

<sup>155.</sup> El texto que sigue habría estado inscripto en el propíleo del templo de Leto en Delos.

pues esas cosas se dan juntas en las actividades mejores, y en ellas, o en una sola de ellas, en la mejor, decimos que consiste la dicha.

## IX

De ahí<sup>159</sup> también que se plantee la dificultad<sup>160</sup> de si [la 160 dicha] [1] es una cosa que puede ser aprendida, o adquirida por costumbre o por algún otro ejercicio, o [2] si nos es dada por asignación divina, o aun [3] por el azar.<sup>161</sup>

[2] Por cierto, si alguna otra cosa es regalo de los dioses a los hombres, es razonable decir que la dicha es don de los dioses, tanto más cuanto que es el mejor de los [bienes] humanos. Pero tal vez eso sea más propio de otra indagación. <sup>162</sup> Con todo, es manifiesto que, por más que no es <sup>15</sup> mandada por los dioses sino que nos es dada por la virtud y cierto aprendizaje o ejercicio, [la dicha] se cuenta entre las cosas más divinas, <sup>163</sup> pues el premio y el fin más elevado de la virtud es, sin duda, algo divino y feliz.

Pero [la dicha] puede ser también común a muchos [hombres], 164 pues es posible que se dé, mediante cierto aprendizaje y dedicación, en todos los que no están incapacitados para la virtud.

[3] Y si es mejor ser dichoso de esa manera 165 que por 20 azar, 166 es razonable que sea de esa manera, porque las cosas que son por naturaleza se dan de la mejor manera en que es posible que se den, 167 al igual que las que son por arte o por cualquier otra causa, y, sobre todo, por la mejor. Pero dejar librado al azar lo más grande y más noble sería demasiado discordante. 168

Lo que buscamos 169 resulta enteramente claro también a 25

<sup>156,</sup> Supra, en viii 1098*b*26.

<sup>157.</sup> Cf. infra X vii 1177 a28-b1 y viii 1178 a28-b7.

<sup>158.</sup> Palabras eliminadas por algunos editores.

<sup>159.</sup> Al parecer, «de ahí» = «de la discrepancia de opiniones acerca de la dicha». La relación no es, sin embargo, del todo clara.

<sup>160. «</sup>Se plantee la dificultad» = «aporeîtai». Aristóteles pasa a examinar una primera aporía acerca de la dicha, a saber, cómo se la alcanza 161. Cf. Platón, Menón, 99e. – En lo que sigue Aristóteles excluira las hipótesis [2] y [3].

<sup>162.</sup> Sin duda, filosofía primera, aunque de hecho Aristóteles no trata la cuestión en ningún lugar de la obra conservada. Desde luego, su teología no deja lugar para una posibilidad como la considerada aquí.

<sup>163.</sup> Cf. la nota 19.

<sup>164.</sup> Se sobreentiende sin duda que si la dicha se debiera a un favor divino, sería un hecho raro.

<sup>165.</sup> Esto es, por medio del aprendizaje y el esfuerzo.

<sup>166.</sup> En la visión aristotélica el azar (thýkhē) es solo una causa accidental; cf. Phys II iv-vi y Met VII vii.

<sup>167.</sup> En la optimista visión de Aristóteles, lo que se da en la naturaleza es, en efecto, lo mejor, en caso de ser eso posible; cf. *Phys* VIII vii 260*b*22-24.

<sup>168.</sup> Demasiado discordante con el curso general de las cosas tanto en el orden natural cuanto (según se lo acaba de sugerir) en el artificial.

<sup>169.</sup> Esto es, la respuesta, que ya ha sido dada, a la cuestión de

partir de la definición [de la dicha]. Hemos señalado, 170 en efecto, que es una actividad, de cierta cualidad, del alma, de acuerdo con la virtud. En cambio, de los demás bienes unos son necesarios y otros son por naturaleza auxiliares útiles como instrumentos. 172

Estas cosas están de acuerdo con las señaladas al co-30 mienzo, 173 pues afirmamos que el fin de la política es el más valioso, y que ella pone su mayor solicitud en hacer que los ciudadanos sean de determinada cualidad, esto es, buenos v capaces de acciones nobles.<sup>174</sup>

Es comprensible, entonces, que no llamemos dichoso ni a un buey ni a un caballo ni a ningún otro animal, pues ninguno de ellos es capaz de tomar parte en una actividad de 1100a esa clase. Por esa causa tampoco un niño es dichoso, porque en razón de su edad no es capaz todavía de realizar acciones de esa clase, y si se los llama [felices], se los saluda como tales por la esperanza.<sup>175</sup> Pues [para la dicha] es indispensable. como dijimos, no solo una virtud completa sino también una 5 vida completa, pues a lo largo de la vida ocurren muchos cambios y azares de toda clase, y el [hombre] más próspere puede caer en grandes infortunios en su vejez, como se narra de Príamo en los relatos troyanos, y nadie llamaría «feliz» al que sufre esos infortunios y muere miserablemente. 176

34

### X

¿Tampoco habrá que considerar dichoso, entonces, a ninour otro hombre 177 mientras viva, sino que hace falta, como dice Solón, 178 «ver el fin»? Pero si se debe hacer una afirmación así, ¿acaso es dichoso cuando muerto?179 ¿O eso carece nor completo de sentido, sobre todo para nosotros, que decir<sub>mos</sub> que la dicha es una forma de actividad?<sup>180</sup>

Pero si no llamamos dichoso al que ha muerto (ni Solón 15 quería decir eso, sino que [solo] en ese momento se puede considerar con seguridad feliz a un ser humano, porque está va exento de los males y las desgracias), también eso presenta cierta problematicidad, pues por lo general se admite que nara el que está muerto hay algún mal y algún bien, puesto que también lo hay para el que, aunque está vivo, no lo per- 20 cibe; por ejemplo, honores y deshonores, y dichas y desdichas de los hijos y de los descendientes en general. Pero aun eso plantea una dificultad, pues al que ha vivido felizmente hasta la vejez y termina sus días en una forma que se corres-

cómo se llega a ser dichoso.

<sup>170.</sup> Supra, en vii 1098a16-18.

<sup>171.</sup> Los bienes externos, que sí pueden depender del azar.

<sup>172.</sup> Cf. supra viii 1099a33-b2.

<sup>173.</sup> Supra, en ii 1094a26-b10.

<sup>174.</sup> El propósito de formar éticamente a los ciudadanos por medio de las leyes supone que la virtud, en cuyo ejercicio reside la dicha, se logra por el esfuerzo humano, y que no depende, por tanto, ni del favor divino ni del azar.

<sup>175.</sup> Por la esperanza que se tiene de que lleguen a serlo.

<sup>176.</sup> De acuerdo con la tradición posthomérica, Príamo, el rey de Troya, después de ser testigo de la toma de la ciudad por los griegos

y del asesinato de uno de sus hijos, es arrancado del altar al que había ido a refugiarse y degollado por Neoptólemo, el hijo de Aquiles, quedando su cadáver insepulto.

<sup>177.</sup> Al parecer, a ningún otro aparte del que sufre desgracias como las de Príamo.

<sup>178.</sup> De acuerdo con el relato de Herodoto (I xxx-xxxiii), en su visita a Creso, el rey de Lidia, Solón se negó a reconocer a su anfitrión como hombre dichoso hasta no conocer su fin, y ello a causa de los cambios de la fortuna. La idea se registra antes de Herodoto y es frecuente en los autores trágicos.

<sup>179.</sup> Otra aporía referente a la dicha: ¿cuándo se puede llamar dichoso a un hombre: mientras vive o después de su muerte?

<sup>180.</sup> En estas palabras insinúa Aristóteles su punto de vista, que implica que la dícha de que aquí se trata no puede darse sino durante la vida humana y no en un estadio posterior a la muerte, como tiende a entenderlo Platón, de guien en este punto se aparta notoriamente el Filósofo. En el De anima este da a entender que el intelecto (noûs) es inmortal pero impasible; cf. De an I iv 408b27-30; III v 430a22-25.

ponde<sup>181</sup> [con esa vida], pueden acontecerle muchos cambios en relación con sus descendientes, y ser algunos de estos buenos, y alcanzar una vida según sus méritos, y otros lo contrario; y es evidente que, según el grado de parentesco<sup>182</sup> que los separan de sus ancestros, pueden encontrarse en es tados de toda especie. Desde luego, sería absurdo si también el muerto cambiara junto con ellos y fuera unas veces dicho so y otras miserable; aunque también sería absurdo que los [asuntos] de los descendientes no tocasen a los antepasados para nada ni en ningún momento.

Pero debemos volver a la dificultad planteada antes, la pues a partir de aquello acaso se podrá comprender también lo que ahora indagamos.

Si es necesario, pues, «ver el fin», y solo entonces considerar dichoso a cada uno, no porque sea feliz [ahora] sino porque lo era antes, ¿cómo no [será] absurdo que, 35 cuando es dichoso, no se diga con verdad acerca de él lo 11006 que es cierto a su respecto, [y ello] porque no se quiere llamar felices a los que viven, a causa de los cambios, y por haberse concebido la dicha como una cosa estable y en modo alguno fácilmente mudable, mientras que los cambios de fortuna 184 a menudo van y vienen alrededor de un mismo [hombre]? 185

Es claro, en efecto, que si vamos siguiendo los cambios de la fortuna, llamaremos muchas veces al mismo [hombre] 5 «dichoso» y después «desgraciado», mostrando al dichoso

como una <mark>especie de «camaleón</mark>» y como «una casa de fundamentos endebles».<sup>186</sup>

¿O no es en modo alguno acertado ir siguiendo los cambios de fortuna?<sup>187</sup> Pues el bien o el mal no dependen de ellos, aunque, según dijimos,<sup>188</sup> la vida humana los<sup>189</sup> necesita como complemento;<sup>190</sup> pero determinantes de la dicha son 10 las actividades de acuerdo con la virtud, y las contrarias, de lo contrario.

Y lo debatido ahora atestigua en favor de la definición. <sup>191</sup> En ninguna de las obras humanas hay, en efecto, una firmeza tal como en las actividades conformes a la virtud, pues se las considera más estables aún que las ciencias, <sup>192</sup> y las más <sup>15</sup> valoradas de ellas son las más estables, a causa de que los [hombres] felices pasan en su ejercicio la mayor parte de su vida y con la mayor continuidad, y eso, a lo que parece, es la causa de que no se dé un olvido de ellas.

Así pues, lo que buscamos se dará en el [hombre] dichoso, y [este] será tal a lo largo de su vida, pues siempre, o más que nada,<sup>193</sup> actuará y conocerá<sup>194</sup> lo que es conforme a la 20

<sup>181. «</sup>Que se corresponde» = «katà lógon», esto es, «en armonía» o «en proporción».

<sup>182. «</sup>Según el grado de parentesco»: entiendo que ese es el sentido más probable de «toîs apostémasi» (a26).

<sup>183.</sup> En las líneas iniciales del capítulo.

<sup>184. «</sup>Los cambios de fortuna» = «hai týkhai»: literalmente, el plurál de «týkhē»; cf. la nota 166.

<sup>185.</sup> Primer corolario paradójico de la visión soloniana: no es posible declarar dichoso al que es dichoso.

<sup>186.</sup> Probable cita de un poeta no identificado. – Segundo corolario paradójico de la visión soloniana: hay que decir del dichoso que es desgraciado.

<sup>187.</sup> Esa es la opinión de Aristóteles, la cual siempre se expresa en el segundo miembro de las disyuntivas que plantea.

<sup>188.</sup> Supra, en viii 1099a32-b1.

<sup>189.</sup> Probablemente un zeugma: el pronombre («toútīn») parece remitir, ahora con el sentido de «bienes de fortuna», a «týkhai», palabra empleada antes con el sentido de «cambios de fortuna».

<sup>190. «</sup>Como complemento» está implícito en el prefijo de la forma verbal «pros-deîtai»: hacen falta «además». En viii 1099a33-b2 ya se ha dicho que los bienes externos son elementos accesorios de la dicha que sirven como instrumentos de esta.

<sup>191.</sup> La definición de la dicha presentada supra, en vii 1098a16-18.

<sup>192.</sup> Cf. infra VI vi 1140b22-30.

<sup>193.</sup> La restricción podría explicarse por el hecho de que el hombre no puede ejercer una actividad de manera continua; cf. infra X iv 1175 a4-5.

<sup>194. «</sup>Actuará y conocerá» = (práxei kaí theo rései): la expresión po-

virtud; y soportará los cambios de fortuna con la más grande nobleza y de manera completamente digna en todos los sen tidos si es «bueno de verdad» y «cuadrado sin reproche». 185

Mas como los [hechos] que acontecen por azar son muchos y difieren en grandeza y pequeñez, es evidente que los de poca importancia, afortunados o lo contrario, no gravitan en la vida; en cambio, los [hechos] afortunados si son grandes y muchos, hacen la vida más feliz (pues esta también en su naturaleza el que colaboren a ornarla, y su uso es noble y virtuoso); si [los hechos se dan] en sentido contrario, oprimen y ensombrecen la felicidad, pues acarrean pesares y son obstáculo para muchas actividades, pero de todos modos aun en ellos se trasunta el brillo de la nobleza cuando se soportan con serenidad muchas y grandes desdichas, no por insensibilidad al dolor, sino porque se es noble y magnánimo.

Si las actividades son las que determinan la vida, como dijimos, <sup>196</sup> ningún [hombre] feliz podrá volverse mísero, pues no cometerá nunca acciones odiosas o malas.

Pues pensamos que el hombre bueno de verdad y razonable soporta con decoro todos los cambios de fortuna y actúa siempre del modo más noble posible en las circunstancias dadas, tal como el buen comandante conduce del modo más eficaz para la guerra el ejército de que dispone, y el zas patero hace con el cuero que se le da el calzado más bello, y de igual modo todos los otros artesanos.

Si es así, el [hombre] dichoso nunca podrá volverse mísero, por más que no sea en verdad feliz si pasa por los infortunios de Príamo;<sup>197</sup> por cierto, no [será] tampoco cambiante 198 ni fácilmente mudable, pues no se apartará de la dicha ni así como así ni por cualesquiera infortunios, 10 sino por muchos y grandes [hechos] de esa clase, y después de ellos no volverá a ser dichoso en poco tiempo, sino, si acaso, en un lapso prolongado y completo, cuando haya llegado a ser dueño de grandes y bellos bienes.

¿Qué impide, pues, llamar dichoso al que actúa de acuerdo con la virtud completa y está suficientemente provisto de 15 bienes externos, y ello no durante un lapso cualquiera sino durante una vida completa? 199

¿O habrá que agregar: «y si sigue viviendo así y muere de una manera que se corresponda [con esa vida]»? Porque el futuro no nos es manifiesto y afirmamos que la dicha es un fin, [y un fin] completo en todos los sentidos. Si es así, llamaremos felices a los que entre los vivos tienen y tendrán lo 20 que hemos dicho; 200 pero hombres felices. 201

Acerca de estas cosas baste con lo explicado.

#### XI

[La idea de] que los cambios de fortuna de los descendientes y de los amigos todos en nada afectan, <sup>202</sup> es a todas

dría conllevar una referencia a la distinción entre las virtudes éticas y las virtudes intelectuales, y, por tanto, a la vida teórica, respecto de la cual Aristóteles se muestra por ahora reticente.

<sup>195.</sup> Verso de Simónides citado por Platón en Protágoras 339 b.

<sup>196.</sup> Poco más arriba, en 1100*b*9-10.

<sup>197.</sup> En esta frase pareciera insinuarse una diferencia de matiz entre

las palabras «eudaímôn» («dichoso») y «makários» («feliz»); cf. la nota 40 de la «Introducción».

<sup>198.</sup> O «abigarrado». La palabra puede encerrar una alusión al «camaleón» de  $1100\,b6$ .

<sup>199.</sup> Estas líneas parecen expresar la palabra definitiva de Aristóteles acerca de la *aporía* debatida. El párrafo que sigue, en cambio, insinúa la visión soloniana, rechazada en lo que precede, por lo que algunos comentaristas lo consideran un agregado inauténtico.

<sup>200.</sup> Lo cual parece aludir a la duración de la dicha hasta el momento de la muerte.

<sup>201.</sup> Esto es, al parecer, la felicidad (tò makárion) tal como puede darse en los límites de lo humano. Cf. la nota 197 e infra, X vii 1177 b21-23.

<sup>202.</sup> En nada afectan al estado en que se hallen los muertos, punto

25 luces demasiado chocante y contraria a las opiniones 200 Mas como los acontecimientos son muchos y ofrecen di ferencias de toda clase, y unos repercuten más y otros mes nos, 204 distinguirlos en particular es a todas luces una tarea larga e inacabable: pero acaso baste con decirlo en general y en grandes líneas.

Así pues, tal como algunos de los infortunios que nos afer-30 tan, gravitan e influyen en la vida, pero otros parecen más bien leves, así [ocurre] también con los que conciernen a nuestme amigos todos. Pero hay en cada padecimiento, según afecte a los vivos o a los muertos, una diferencia mucho mayor que la que se observal en las tragedias entre los crímenes y horrores. que acontecen antes y los representados [en escena]. 205

Hay que tener en cuenta, por tanto, esa diferencia; y tal vez 35 más bien preguntarse, respecto de los muertos, si toman parte 1101ь en algún bien o en las cosas contrarias, pues pareciera, a partir de lo dicho, que si alguna cosa llega hasta ellos, ya sea un bien o lo contrario, [será] débil y de poca importancia en sí o en relación con ellos; 206 y, si no, [será] al menos de magnitud y calidad

introducido en el capítulo precedente.

206. Cf. Platón, Apología 40a.

tales que no podrían volver dichosos a los que no lo son, ni, a s los que lo son, quitarles la felicidad.

Así pues, la fortuna de sus amigos, lo mismo que su infortunio, parecen afectar hasta cierto punto a los muertos, nero son de una índole y se dan en una medida tales que no nueden hacer dichosos a los que no son dichosos ni ninguna otra cosa de esa clase.207

#### XII

Definidas esas cosas, examinemos si la dicha se cuenta entre 10 12 las cosas elogiables o más bien entre las dignas de honor, pues es evidente, al menos, que no se cuenta entre las potencias. 208

Es claro que todo lo elogiable es elogiado por ser de rierta cualidad y estar en una cierta relación con algo, pues elogiamos al justo, al valiente y, en general, al bueno y a 15 la virtud a causa de sus acciones y sus obras; y al fuerte, al buen corredor y a cada uno de los demás, porque por naturaleza son de determinada cualidad y se relacionan de una u otra manera con algo bueno y virtuoso. Eso es evidente también por los elogios de los dioses, pues se muestran risibles si se los refiere a nosotros, 209 y eso ocurre porque los elogios se 20 hacen por referencia la algol, como dijimos.

Si el elogio lo es de cosas de esa clase, es evidente que de las cosas óptimas no hay elogio sino algo mayor y mejor,

<sup>203.</sup> Demasiado contraria a las opiniones corrientes, de las que es claro que Aristóteles no desea apartarse por completo.

<sup>204.</sup> Cf. supra, x 1100b22-33.

<sup>205.</sup> Es posible que «los crímenes y horrores que acontecen antes» (tà paránoma kai deinà projpárkhein») sean los hechos de esa índole que integran la trama trágica pero no son representados (ya sea porque se han producido antes, como la muerte de Layo en el Edino Rey, o porque acontecen fuera de escena, como el suidicio de Vocasta); en tal caso, corresponderían a lo que en Poet xxiv 1460a29 se sitúa «éxo toû mythématos» o, más bien, en xv 1454 b3, «éxo tou drámato». De ser así, aquí aludiría Aristóteles a la diferencia de intensidad y de vivacidad que hay entre la versión solo narrada y el espectáculo concreto de la versión dramática de un acontecimiento patético. No puede excluirse, por cierto, la posibilidad de que se trate de la diferencia de la misma especie que hay entre el crimen como hecho real y la representación de un crimen.

<sup>207.</sup> Se ha puesto en duda la autenticidad de este párrafo (b5-9), que podría ser un resumen de mano anónima que acabase por ser incluido en el texto.

<sup>208.</sup> Las cosas dignas de elogio (tà epaineta) son los bienes relativos; las dignas de honor (tà tímia) los bienes absolutos; las potencias (dynámeis) pueden, según el uso que se les dé, ser bienes o males; cf. MM I ii 1183*b*20-30.

<sup>209.</sup> Por ejemplo, si se dice de un dios que es valiente; cf. infra, X viii 1178*b*8-18.

25 como también es manifiesto, pues exaltamos por su felicidad y por su dicha<sup>210</sup> a los dioses y, entre los hombres, a los mas «divinos». Y lo mismo en el caso de los bienes, pues nadie elogia la dicha tal como [se elogia a] lo justo, sino que la sa luda como cosa más divina y mejor.

Se considera también que Eudoxo<sup>211</sup> hizo una buena defensa de las excelencias del placer, pues sostenía que el que no se lo elogiase a pesar de que se lo cuenta entre los bienes, indica que es superior a las cosas elogiables, y que el Dios y el bienson de esa clase, pues las restantes cosas son referidas a ellos.

El elogio [lo es], en efecto, de la virtud, <sup>212</sup> pues gracias a ella [los hombres] son capaces de practicar las acciones nobles; los encomios [lo son], en cambio, de las obras, <sup>213</sup> tanto las del cuerpo como las del alma.

Pero hacer precisiones acerca de estas cosas es tal vez más propio de los que se dedican a los encomios. A nosotros nos resulta evidente, a partir de lo señalado, que la dicha se cuenta entre las cosas dignas de honor y completas. Y parece que es así también porque es un principio, pues todos hacemos todas las demás cosas con vistas a ella, y afirmamos que el principio y la causa de los bienes es algo digno de honor y divino.

#### XIII

Puesto que la dicha es cierta actividad del alma de acuerdo con una virtud completa, debemos hacer una indagación

acerca de la virtud, pues tal vez de ese modo tendremos también una visión mejor de la dicha.

Se admite que el político de verdad dedica sus esfuerzos más que a nada a ella, <sup>214</sup> pues quiere hacer a los ciudadanos buenos y obedientes a las leyes. <sup>215</sup> Como ejemplo de ellos tenemos a los legisladores de Creta y de Esparta, y a los otros que haya habido de esa clase. <sup>216</sup>

Y si esa indagación es competencia de la política, es evidente que la búsqueda estará de acuerdo con el propósito inicial.<sup>217</sup>

Es evidente que la virtud acerca de la que la indagación debe versar es la humana, <sup>218</sup> pues el bien que buscábamos es el humano, esto es, <sup>219</sup> la dicha, la [dicha] humana. Y por virtud humana entendemos, no la del cuerpo sino la del <sup>15</sup> alma, <sup>220</sup> y decimos que la dicha es una actividad del alma. <sup>221</sup>

Si eso es así, es evidente que el político debe conocer de un cierto modo las cosas referentes al alma, tal como el que se propone curar los ojos debe conocer también todo 20 el cuerpo, 222 y tanto más cuanto que la política es más honorable y valiosa que la medicina; y, de los médicos, son los más instruidos 223 los que se toman más esfuerzos por el

<sup>210. «</sup>Exaltamos por su felicidad y por su dicha»: «makarizomen kai eudaimonizomen»; según Rhet I ix 1367 b34-36, el makarismós y el eudaimonismós se identifican.

<sup>211.</sup> Aristóteles considera las ideas de Eudoxo acerca del placer más adelante, en X ii-iv.

<sup>212.</sup> Cf. Rhet I ix 1376b33: el elogio es «un discurso que pone de manifiesto la magnitud de la virtud» (lógos emphanízōn mégethos aretês). 213. La misma caracterización en Rhet I ix 1367b36.

<sup>214.</sup> A la virtud.

<sup>215.</sup> Cf. supra ii 1094a26-b11 y ix 1099b29-32.

<sup>216.</sup> Aristóteles piensa probablemente en Licurgo y en Minos; cf. Pol II ix y x, donde se examinan las constituciones de Lacedemonia y de Creta; cf. también infra, X ix 1180a24-26.

<sup>217.</sup> En i 1094b10-11 se ha declarado, en efecto, que la investigación encarada en el tratado es de índole política.

<sup>218.</sup> La expresión no es redundante; cf. supra I vii 1097 b24-34.

<sup>219.</sup> Entiendo que el «kaí» es apositivo.

<sup>220.</sup> Cf. supra, vii 1098a7-8.

<sup>221.</sup> Cf. supra, vii 1098a16-17.

<sup>222.</sup> Cf. Platón, Cármides, 156b-c. – Aunque no es del todo claro, el paralelo está destinado a dar a entender que el político debe conocer la estructura entera del alma, aun cuando no todas sus partes son relevantes para su disciplina.

<sup>223.</sup> Los que no se limitan a ejercer una medicina empírica. Cf. De

conocimiento del cuerpo; por tanto, también el político debe tener una visión del alma, pero debe tenerla con esos fines<sup>24</sup> y en la medida en que basta para lo que se busca, pues una <sup>25</sup> precisión mayor es acaso demasiado laboriosa para lo que nos hemos propuesto.

Algunas [cuestiones] referentes a ella<sup>225</sup> se tratan suficientemente también en las obras publicadas,<sup>226</sup> y se las debe utilizar. Así, que una [parte] de ella es irracional y otra racional.<sup>227</sup> (Si están separadas tal como [lo están] las partes del cuerpo y todo lo divisible en partes, o si son dos por la definición, pero por naturaleza inseparables, como en la circunferencia lo convexo y lo cóncavo, no tiene importancia ninguna en este momento.)

De la irracional, una [subparte] parece común y vegetativa (me refiero a la causa de la asimilación y del crecimiento),<sup>228</sup> pues se puede suponer esa potencia del alma en todos 11026 los seres que se alimentan y aun en los embriones, y esa misma también en los adultos, pues eso es más razonable que [suponer] alguna otra.

Así pues, es claro que su virtud es común [a todos los seres vivos], y no [específicamente] humana; se admite, en efecto, que es en los sueños cuando más actúa esa parte o sea capacidad, <sup>229</sup> y que durante el sueño el hombre bueno y el malo se disciernen en medida mínima (de ahí que se diga que durante la mitad de la vida los dichosos no se diferencian de los miserables, y es probable que eso ocurra, pues el sueño es la inactividad del alma en tanto se dice de ella que

es virtuosa o mala), salvo si algunos movimientos ingresan 10 un poco, y con ello las imágenes [oníricas] de los virtuosos son mejores que las de [hombres] comunes.<sup>230</sup> Pero basta de esas cosas y hágase a un lado la [parte] nutritiva, pues por su naturaleza no participa de la virtud humana.

Pero hay, a lo que parece, aun otra cierta naturaleza irracional del alma que en cierto modo participa, empero, de la razón. Pues en el [hombre] continente y en el incontinente<sup>231</sup> elogiamos la razón, esto es, la [parte] racional del alma, pues 15 exhorta rectamente y a las cosas más nobles. Pero es claro que hay en ellos también otra cosa, que está por naturaleza en contra de la razón y lucha con esta y se le opone, pues exactamente como cuando se decide mover hacia la derecha partes paralizadas del cuerpo, y ellas se desvían, por el contrario, hacia la izquierda, así [ocurre] también en 20 el alma: los impulsos<sup>232</sup> de los incontinentes [van], en efecto, en sentidos contrarios.<sup>233</sup> Solo que en los cuerpos vemos la sparte] que se desvía, mientras que en el alma no lo vemos. Pero sin duda debemos considerar que en no menor medida hay también en el alma algo que está en contra de la razón, que se le opone y se resiste [a ella]. No importa [aquí] en qué 25 sentido es una cosa distinta,234 pero, como dijimos,235 es claro

resp xxi 480b26-30.

<sup>224.</sup> Los señalados al comienzo del presente capítulo.

<sup>225.</sup> Al alma.

<sup>226.</sup> Esto es, en obras de vulgarización destinadas al público no especializado. Por cierto, Aristóteles no remite al *De anima*.

<sup>227.</sup> Cf. «Introducción», 6.

<sup>228.</sup> Cf. De an II iv 416a19-b31.

<sup>229.</sup> Pues durante el sueño se crece y se nutre más; cf. De somno i 454b32-455a3.

<sup>230.</sup> Cf. Platón, República IX 571 c-572 b.

<sup>231.</sup> La continencia y la incontinencia se discuten en VII i-x. – Los del continente (egkrates) y el incontinente (akrates) son los casos en que con más nitidez se advierte la dualidad del alma, la cual se traduce en la falta de coincidencia (subrayada arriba en lo que sigue) entre lo que una «parte» del alma ve como razonable y lo que otra «parte» desea. El continente sigue lo que es razonable, pero para ello debe forzar al deseo, y se distingue por eso del moderado (sóphin), en quien el deseo está en concordancia con la razón. El incontinente, en cambio, sucumbe al deseo.

<sup>232. «</sup>Impulso» = hormé; cf. la nota 60 de la «Introducción».

<sup>233.</sup> Contrarios entre sí o contrarios a la razón.

<sup>234.</sup> Esto es, como se señaló ya poco más arriba (1102a28-32), no es relevante si se trata de una diferencia real o conceptual.

<sup>235.</sup> Poco más arriba, en 1102b13-14.

que también ella participa en la razón; en todo caso, en el continente le presta obediencia a la razón.<sup>236</sup> Además, acaso es más dócil en el moderado<sup>237</sup> y en el valiente, pues [en ellos] todo está en consonancia con la razón.

Es claro, por tanto, que también la [parte] irracional es doble, pues la [subparte] vegetativa no participa en modo alguno de la razón, pero la [parte] desiderativa o, en general, la apetitiva, <sup>238</sup> participa en cierto modo [de ella], en la medida en que le es dócil y le presta obediencia, y es ese, por cierto, el sentido en que decimos que «hacemos caso» <sup>239</sup> a nuestro padre o a los amigos, pero no como en las matemáticas <sup>240</sup>

También la amonestación y toda forma de censura y de exhortación indican que la [subparte] irracional es per nosa suadida de alguna manera por la razón. 241 Pero si se debe decir que también esa [subparte] es racional, será también doble la parte racional: 242 una [subparté que es racional] en

sentido propio y en sí misma; otra, capaz de escuchar [a la razón] como [se escucha] a un padre.

También la virtud se divide según esa misma diferencia, pues decimos que, de ellas, unas son dianoéticas y otras éticas; <sup>243</sup> la sabiduría, la comprensión y la prudencia son dia- <sup>5</sup> noéticas, mientras que la generosidad y la moderación son éticas. <sup>244</sup> Pues al referirnos al carácter no decimos que se es sabio o inteligente, sino que es [, por ejemplo,] apacible o moderado; y también elogiamos al sabio por su hábito, y entre las hábitos llamamos «virtudes» a los que son elogiables. <sup>245</sup>

<sup>236.</sup> Cf. la nota 231.

<sup>237.</sup> Cf. la nota 231.

<sup>238. «</sup>Parte» apetitiva = «tò orektikón»; «parte» desiderativa = «to epithymétikón». Cf. «Introducción», 6.

<sup>239.</sup> Juego de palabras intraducible. «Hacer caso» = «lógon ékhein», literalmente, «tener razón»; la expresión es la misma que se ha empleado para designar lo que hemos traducido como «racional» (la lógon ékhon).

<sup>240.</sup> Donde la expresión a que se hace referencia en la nota anterior tendría el sentido de «proporcionalidad» o de «tener una explicación racional». — No parece estar en juego la oposición entre la persuasión del consejo y la fuerza de convicción de las demostraciones.

<sup>241.</sup> Un segundo argumento, que se suma al basado en el caso del continente.

<sup>242.</sup> Esto es, podría verse a la parte racional como formada por dos subpartes, como se ha visto supra la parte irracional (1102b28-31). No se trata, sin embargo, de una cuatripartición, pues la que se considera ahora como una de las subpartes racionales es la que antes se consideró una de las subpartes irracionales, a saber, la que puede ser sometida a la razón.

<sup>243.</sup> Las virtudes éticas (o morales) corresponden a la subparte apetitiva (tò orektikón) del alma, esto es, a la que es irracional en sí misma, pero puede obedecer a la parte racional; las virtudes dianoéticas (o intelectuales) corresponden a la parte racional.

<sup>244.</sup> La lista no es exhaustiva: Aristóteles solo menciona ejemplos. Las virtudes éticas son estudiadas en particular en lo que va de III vi a IV ix, y las dianoéticas en VI.

<sup>245.</sup> Acerca de «elogiable» (epainetós), cf. supra, xii.

#### LIBRO II

T

Siendo, por tanto, la virtud de dos especies, la dianoética <sub>15</sub> <sup>1</sup> y la ética, la dianoética se origina y se incrementa mayormente<sup>246</sup> a partir de la enseñanza; por eso necesita de expenencia y tiempo;<sup>247</sup> la [virtud] ética, en cambio, procede de la costumbre; por eso ha tomado aun su nombre, con una pequeña modificación, de «costumbre».<sup>248</sup>

A partir de eso es también claro que ninguna de las virtudes éticas se origina en nosotros por naturaleza, pues ninguna cosa que es por naturaleza se modifica por la costumbre; 20 por ejemplo, la piedra, que por naturaleza se dirige hacia abajo, no podría ser acostumbrada a dirigirse hacia arriba, aunque uno quisiese acostumbrarla [a ello] lanzándola in-

<sup>246.</sup> Según la interpretación tradicional, «mayormente» y no «exclusivamente», porque las virtudes dianoéticas se podrían incrementar también a partir de la invención o la creatividad individuales.

<sup>247.</sup> Las virtudes éticas requieren asimismo experiencia y tiempo; cf. supra I iii 1095 a1-7, e infra, VI viii 1142 a11-19.

<sup>248.</sup> Aristóteles sugiere que hay un lazo «etimológico» significativo entre «êthos» (= «carácter», «modo de ser») y «éthos» («costumbre»); la «pequeña modificación» consiste en la variación de la cantidad de la vocal inicial. Cf. Platón, Leyes VII 792e y República VII 518e. Esa suposición hizo que el equivalente latino de «ēthikós» (adjetivo correspondiente a «êthos») fuera «moralis» (de «mos» = «costumbre»); cf. Cicerón. De fato I i.

contables veces hacia arriba; ni el fuego [podría ser acostumbrado] a dirigirse hacia abajo, ni ninguna otra cosa que por naturaleza es de una manera podría ser acostumbrada [a sei] de otra manera.<sup>249</sup>

Así pues, las virtudes no se originan ni por naturaleza 111 25 contra la naturaleza, sino que somos naturalmente aptos para recibirlas, y las completamos por medio de la costumbre. <sup>250</sup>

Además, de todo lo que se da en nosotros por naturaleza, disponemos primero de la capacidad y solo después ejer cemos las actividades<sup>251</sup> (eso es evidente en los sentidos,<sup>252</sup> pues no llegamos a poseerlos por ver muchas veces o por soír muchas veces, sino que, a la inversa, los usamos porque los tenemos: no llegamos a tenerlos por haberlos usado). En cambio, adquirimos las virtudes después de ejercerlas prime ro, como es el caso también en las demás artes,<sup>253</sup> pues las

aprendemos haciendo lo mismo que se debe hacer después de haberlas aprendido; por ejemplo, se llega a ser constructor de casas construyendo casas, y citarista, tocando la cítara. De ese modo, pues, también llegamos a ser justos realizando 1103b actos justos, moderados realizando actos de moderación, y valientes realizando actos de valentía.<sup>254</sup>

[Lo] atestigua también lo que sucede en las ciudades, 255 esto es, que los legisladores hacen buenos a los ciudadanos 5 acostumbrándolos [a serlo]; esa es la voluntad de todo legislador, 256 y los que no lo hacen bien, yerran, y por eso se distingue el sistema político bueno del malo.

Además, toda virtud nace y se destruye a partir y por medio de los mismos [actos],<sup>257</sup> al igual que el arte; pues de la ejecución de la cítara se originan tanto los buenos citaristas cuanto los malos, y análogamente los constructores y todos los demás, pues del construir bien casas resultarán buenos constructores, y del construirlas mal, malos. Si no fuera así, para nada se tendría necesidad de un maestro, sino que todos nacerían buenos o malos.

Así es, por tanto, también en el caso de las virtudes: es, en efecto, actuando en las transacciones con los [demás] 15 hombres como llegamos a ser unos justos y otros injustos, y actuando en las situaciones de peligro, y acostumbrándo-

<sup>249.</sup> En la visión de Aristóteles, los cuerpos simples (tà hapla sómata) o elementos (stoikheia) poseen la capacidad natural de moverse lo calmente en línea recta a sus lugares naturales, esto es, hacia arriba, o hacia los límites del mundo, el aire y el fuego, y hacia abajo, o hacia el centro del mundo, el agua y la tierra, para detenerse allí; esa capacidad tiene la monovalencia propia de las capacidades «irracionales», esto es, se cumple invariablemente, a no ser que se lo impida por medio de la violencia (biai). Cf. De caelo IV ii 308 bl3; 312 al7-21.

<sup>250. «</sup>Somos naturalmente aptos para recibirlas» en razón de que hay en nosotros una «virtud natural» (cf. VI xiii 1144b1-I7) cuya índole es la de una virtualidad indeterminada que llevamos a la determinación, esto es, «completamos» (teleiuoménois, a25), mediante la costumbre, siendo eso la condición de su ejercicio (khrêsis, enérgeia) real.

<sup>251.</sup> Esto es, en lo que nos es natural, la capacidad (dýnamis) «determinada» precede al ejercicio (enérgeia), el cual se cumple en un solo sentido, tal como se cumple en un solo sentido el movimiento de la piedra o el del fuego.

<sup>252. «</sup>Sentido» = «aisthēsi». Acerca de la capacidad y el ejercicio de la aisthēsis, cf. De an II v 417a9-b6.

<sup>253.</sup> La frase «hósper kaì epí tôn állön tekhnôn» («como es el caso también en las demás artes») parece desconocer la distinción que Aristóteles establece en otros lugares entre «areté» y «tékhnē». Se ha

procurado evitar esa inconsistencia entendiendo que «állōn» tiene en este contexto un valor especial que se reflejaría en un «por lo demás» («como es el caso, por lo demás, también en las artes»).

<sup>254.</sup> La tesis conlleva, pues, en apariencia, un círculo (para ser justo hay que realizar acciones justas, pero eso supone que ya se es justo), cuya aclaración se presenta *infra*, en iii 1105a17-25.

<sup>255.</sup> Cf. I x 1099629-32.

<sup>256.</sup> El propósito de los legisladores da por sentado, pues, tácitamente que la virtud se adquiere por medio del hábito, como lo declara la tesis formulada en las líneas iniciales del capítulo.

<sup>257.</sup> Cosa que solo puede darse en el caso de una capacidad adquirida, no en una natural.

nos a temer y a tener osadía, como [llegamos a ser] unos valientes y otros, cobardes. Lo mismo en lo que concieme a las manifestaciones del deseo y de la ira; unos llegan a ser moderados y apacibles y otros intemperantes e irascibles, los unos por comportarse de una manera y los otros por hacerlo de otra en las mismas [situaciones].

Dicho, pues, en una fórmula única, los hábitos nacen de las actividades [que les son] semejantes. Por eso se les debe dar a las actividades una cualidad determinada, pues los hábitos se corresponden con las diferencias entre aquellas. Adquirir ya desde la juventud esta o aquella costumbre tiene pues, no poca importancia, sino una muy grande o, mejor dicho, lo es todo.

#### II

Por tanto, puesto que el presente estudio<sup>259</sup> no tiene como fin, como los restantes, la teoría (pues no investigamos para saber qué es la virtud sino para hacernos buenos, pues [en otro caso] no tendría nada provechoso), es necesario indagar, en lo que concierne a las acciones, cómo se las debe realizar, pues ellas son también las que determinan la cualidad que los hábitos asumen, como hemos dicho.<sup>260</sup>

Ahora bien, el actuar de acuerdo con la razón correcta<sup>261</sup> es cosa común,<sup>262</sup> y ha de dárselo por supuesto (se hablara

de ello más adelante, y de qué es la razón correcta y qué rejación guarda con las demás virtudes).

Pero debemos estar de acuerdo de antemano en que la exposición toda acerca de las acciones por cumplir<sup>263</sup> debe ha- 1104a cerse en líneas generales y no con precisión, tal como también dijimos al comienzo<sup>264</sup> que deben pedirse las argumentaciones que la materia admite;<sup>265</sup> y [que] en lo que concierne a las acciones y a lo conveniente nada hay fijo, como tampoco en materia de salud. Y si la exposición de lo general es de esa 5 índole, aún menos precisión habrá en la de las cosas particulares, pues no caen ni bajo un arte ni bajo regla<sup>266</sup> ninguna, sino que los que actúan deben mirar siempre ellos mismos a la ocasión, como ocurre en la medicina<sup>267</sup> y en el arte del piloto.<sup>268</sup>

Pero pese a que la presente exposición es de esa clase, 10 debemos procurar, de todos modos, prestar una ayuda.

Pues bien, ante todo se debe considerar que las cosas de esa índole<sup>269</sup> por naturaleza se destruyen a causa del defecto y el exceso, como vemos en el caso de la fuerza y en el de la salud (pues a propósito de las cosas no manifiestas hay que valerse de las manifiestas como testimonio): en efecto, destruyen la fuerza el exceso y la deficiencia de los ejercicios; de igual modo, las bebidas y las comidas de más o de menos destruyen la salud, pero si son proporcionadas, la producen, la aumentan y la preservan. Ahora bien, es igual el caso de

<sup>258.</sup> Esto es, como se ha insinuado en lo que precede, los actos mediante los cuales se adquiere la virtud ética son iguales (al menos externa u objetivamente) a los que se realizan cuando la virtud ha sido adquirida.

<sup>259.</sup> El estudio referente a la virtud ética.

<sup>260.</sup> Supra, en i 1103b21-23.

<sup>261. «</sup>La razón correcta» (= «ho orthòs lógos»; cf. la nota 336) es identificada en VI xiii 1144b27 con la prudencia (phrónēsis). Cf. Platón, Fedón 73a.

<sup>262.</sup> Esto es, comúnmente admitida.

<sup>263.</sup> Leo «praktôn», que figura en varios manuscritos, y no «praktôn»; cf. poco más arriba, 1103 b30.

<sup>264.</sup> En I iii 1094b11-1095a4 y vii 1098a26-b8.

<sup>265. «</sup>Que la materia admite» = «katà ten hylen»; cf. la nota 20.

<sup>266.</sup> O «regla tradicional» = «paraggelíai»: la palabra alude a la regla transmitida oralmente en el interior de una profesión.

<sup>267.</sup> Cf. infra, X ix 1181 b2-12.

<sup>268.</sup> La ética no puede, pues, tomar la forma de un sistema de preceptos fijos, porque el marco de la acción es siempre el de lo particular, y es menester, por tanto, atender a la singularidad de cada situación.

<sup>269.</sup> La referencia (algo imprecisa: «tà toiaûta») puede serlo a las acciones o a las virtudes.

la moderación, la valentía y las demás virtudes, pues el que huye de todo y lo teme todo y nada soporta se vuelve cobarde, y el que no teme absolutamente nada sino que lo enfrenta todo, temerario; del mismo modo, el que goza de todos los placeres y no se abstiene de ninguno, se vuelve intemperante, y el que huye de todo [placer], como los rústicos, una especie de insensible. Como se ve, la moderación y la valentía se destruyen con el exceso y con el defecto, mientras que la medianía las preserva.

Pero no solo su generación, su crecimiento y su destrucción proceden y son obra de los mismos [actos], sino que también su ejercicio se dará en los mismos [actos]. 270 Y en los otros casos más manifiestos 271 es, en efecto, así; por ejemplo, en el de la fuerza; pues ella nace de tomar abundante alimento y soportar muchos esfuerzos, y es el fuerte el que más puede hacer esas cosas. Lo mismo ocurre también con las virtudes, pues nos volvemos moderados por abstenernos de los placeres, y cuando hemos llegado a serlo, más pode 35 mos abstenernos de ellos; lo mismo en el caso de la valentía 11046 pues nos volvemos valientes acostumbrándonos a despreciar los peligros y a resistirlos, y cuando hemos llegado a serlo, más podemos resistir los peligros.

#### III

Como indicio de los hábitos debe tomarse el placer o el 5 dolor que vienen a añadirse a los actos. Pues es moderado el que se abstiene de los placeres corporales y se complace en eso mismo, y el que [al hacerlo] se irrita, intemperante y es valiente el que enfrenta los peligros y se complace o, al

menos, no siente pesar [al hacerlo],<sup>272</sup> pero el que se duele, cobarde.<sup>273</sup> La virtud ética se relaciona, en efecto, con los placeres y los dolores.<sup>274</sup>

y a causa del dolor nos abstenemos de las nobles. Por eso ya desde la niñez tenemos que haber sido guiados de cierto modo, como dice Platón, 275 para alegrarnos y dolernos por lo que se debe. La educación correcta es, en efecto, esa.

[2] Además, si las virtudes se refieren a las acciones y a los afectos, y a todo afecto y a toda acción acompañan pla-15 cer y dolor,<sup>276</sup> también por esó la virtud estará relacionada con los placeres y los dolores.

[3] Lo revelan también los castigos que se imponen por medio de ellos,<sup>277</sup> pues son una especie de medicina, y las medicinas por naturaleza obran por medio de los contrarios.<sup>278</sup>

[4] Además, como dijimos recientemente, <sup>279</sup> todo hábito del alma tiene una naturaleza referida y cercana a las cosas por obra de las cuales naturalmente se hace mejor o peor; y <sup>20</sup> [los hombres] se vuelven malos a causa de los placeres y los dolores, por perseguir y rehuir los que no se debe o cuando no se debe o como no se debe, o de cuantos otros modos la razón determine tales cosas. Por eso [algunos] definen las

<sup>270.</sup> Cf. supra, 1103b6-8.

<sup>271.</sup> Cf. supra, 1104a13-14.

<sup>272.</sup> Cf. infra, IH ix 1117b15-16.

<sup>273.</sup> Por tanto, el intemperante y el cobarde son tales aun cuando realicen acciones que son, respectivamente, iguales, desde el punto de vista externo u objetivo, a las del moderado y el valiente, si lo hacen con pesar.

<sup>274.</sup> Tesis que Aristóteles se dispone a probar por medio de los ocho argumentos que siguen.

<sup>275.</sup> Platón, Leyes II 653a-c.

<sup>276.</sup> Cf. infra v 1105b21-22.

 $<sup>277. \ \,</sup>$  Esto es, los castigos que consisten en causar dolor o en privar del placer.

<sup>278.</sup> Que es el principio tradicional de la medicina alopática.

<sup>279.</sup> Supra, en ii 1104a27-b3.

virtudes como formas de apatía y de serenidad; 280 mas eso no es acertado, porque [los que lo hacen] se expresan en terminos absolutos y no agregan «como se debe», «como no se debe» y «cuando» y todas las otras cosas. 281 Queda establecido, por tanto, que la virtud de esa clase 282 es la que tiende a actuar de la manera óptima en relación con los placeres y los dolores, 283 y que la maldad es lo contrario.

ARISTOTELES.

[5] También a partir de lo que sigue nos resultará claro 30 que se relaciona con ellos, 284 a saber, que siendo tres las co sas [que mueven] a la elección y tres [las que mueven] a la aversión: lo bello, lo conveniente y lo placentero, 285 y < tress sus contrarios: lo feo, lo dañino y lo doloroso, respecto de todas ellas el bueno tiende a acertar, y el malo a errar, pero 35 sobre todo [lo hacen] en relación con el placer, porque este es común a todos los animales 286 y acompaña a todo lo que 1105a depende de la elección, pues también lo bello y lo conveniente se nos muestran como cosa placentera. 287

[6] Además, [el placer] ha crecido con todos nosotros desde la infancia más temprana; por eso es arduo eliminar esa afección, que tiñe nuestra existencia.

[7] Además, medimos las acciones, unos más y otros me-

nos, con la vara del placer y el dolor. Por eso es necesario s que todo nuestro estudio se refiera a esas cosas, pues no es poco el peso que tiene en las acciones el complacerse y dolerse bien o mal.

[8] Además, es más difícil luchar con el placer que con la ira, como dice Heráclito, 288 y para lo que es más difícil hay siempre un arte y una virtud, pues lo bueno es, en ese caso, 10 [aun] mejor; de modo que también por eso el estudio todo de la virtud y de la política se relaciona con los placeres y los dolores, pues el que los utiliza bien será bueno, y el que mal, malo.

Quede, pues, dicho que la virtud se relaciona con los placeres y con los dolores; que los mismos [actos] que la originan, hacen que crezca y que, si no se cumplen del mismo se modo, se destruya; y que se la ejerce en relación con las mismas cosas de que nació.

#### IV

Pero se podría plantear la dificultad<sup>289</sup> de cómo decimos que se debe llegar a ser justo realizando actos justos, y moderado realizando actos moderados, pues si se realizan actos justos y moderados, ya se es justo y moderado, de la misma 20 manera en que si [se realizan] cosas de gramática y de música.<sup>290</sup> [se es ya] gramático y músico.

<sup>280.</sup> No es posible establecer con certidumbre quiénes sostenían esa definición de la virtud (en la que se ha visto un anticipo del estoicismo), que la hace incompatible con el placer y el dolor. Se trata, al parecer, de la misma visión criticada en *Top* IV v 125*b*20-28; cf. *Phys* VII iii 246*b*19-20.

<sup>281.</sup> Esto es, todas las otras especificaciones.

<sup>282.</sup> La virtud ética.

<sup>283.</sup> No se trata, pues, de alcanzar la apatía eliminando el placer y el dolor, como lo pedía la definición criticada, sino de adoptar ante ellos la actitud debida. Cf. el texto de *Top* mencionado en la nota 280.

<sup>284.</sup> Esto es, que la virtud se relaciona con el placer y el dolor.

<sup>285.</sup> La misma tripartición se halla en Top I xii 105a27 y III ii 118b27.

<sup>286.</sup> Cf. infra VII xiii 1153b25-26.

<sup>287.</sup> Cf. infra VIII ii 1155b18-21.

<sup>288.</sup> La frase coincide parcialmente con DK 22 B 85.

<sup>289. «</sup>Se podría plantear la dificultad» (= aporéseie d'án tis) es una fórmula dialéctica con la que Aristóteles suele introducir una dificultad (aporía) que podría ser la base para una objeción a una tesis. Cf. supra, I ix 1099 b9.

<sup>290.</sup> Por «cosas de gramática y de música» (tà grammatikà kai tà mousikā) se debe entender «cosas que se ajustan a las reglas de la gramática y de la música». – «Gramática» (grammatikā) no alude en este contexto a la disciplina que hoy recibe ese nombre sino al arte de la

ÉTICA NICOMAQUEA

¿O acaso tampoco es así en las artes?<sup>291</sup> Pues se puede hacer una cosa gramatical tanto por azar cuanto siguiendo la indicación de otro.<sup>292</sup> Así que se será gramático no solo si se hace una cosa de gramatica sino también [si se la hace] gramaticalmente, esto es, de acuerdo con [el conocimiento de] la gramática que uno tiene en sí.<sup>293</sup>

Además, tampoco hay semejanza [en este aspecto] entre artes y virtudes, pues las cosas originadas por las artes poseen el bien en sí mismas; 294 basta, en efecto, con que se las haga de un cierto modo; en cambio, las [acciones] originadas de acuerdo con las virtudes no se realizan de manera justa o moderada 295 solo si son de un cierto modo, sino también si el que actúa se halla [dispuesto] de un cierto modo cuando actúa: primero, si [actúa] a sabiendas; 296 después, [si actúa] eligiendo, y eligiendo [el acto] de por sí; 297 y, tercero,

lectura y la escritura; y «gramático» (grammatikós) es sencillamente el que sabe leer y escribir.

291. Aristóteles sugiere que tampoco en las artes vale que solo el que las posec es capaz de realizar lo que responde a sus reglas. – Comienza con esto la respuesta a la objeción.

292. Como lo hace, por ejemplo, un niño que, cuando aprende a escribir, dibuja los trazos según el ejemplo del maestro. Ese es el caso relevante para la argumentación.

293. El que aprende a escribir hace en cada caso «una cosa de gramática» (grammatikón ti, d22), esto es, algo que en su aspecto externo coincide con lo que hace el que ya posee la tékhnē; el maestro, en cambio, lo hace «gramaticalmente» (grammatikôs, b25) esto es, en virtud de un saber que ya posee (y no por azar o siguiendo un ejemplo). De igual modo, mientras se adquiere la virtud, se realizan primero acciones que solo en su aspecto externo coinciden con las de quien ya es virtuoso, y únicamente después, cuando se posee la virtud, derivan del hábito (héxis) en que aquella consiste.

294. Cf. supra, I i 1094a5-6.

295. «De manera justa o moderada» = dikaíōs è sōphrónōs, que corres ponde al «gramaticalmente» (grammatikôs) del caso anterior.

296. El punto es discutido infra, en III i 1110b18-1111a21.

297. Es decir, por el valor que la acción tiene de por sí; acerca de la

si actúa de manera firme e inconmovible.298

Pero para poseer las demás artes<sup>299</sup> esas cosas no cuen- 1105b tan, salvo el saber mismo,<sup>300</sup> pero para poseer las virtudes el saber tiene poco peso o ninguno; en cambio, las demás [condiciones] tienen importancia no escasa, sino que lo son todo, y son precisamente las que<sup>301</sup> llegan a darse en nosotros por realizar muchas veces actos justos y moderados.

Se dice, pues, que los actos<sup>302</sup> son justos y moderados 5 cuando son tales como los realizaría el justo o el moderado, y es justo y moderado no el que realiza esos actos sino [el] que además los realiza como los realizan los justos y moderados.<sup>303</sup> Es, pues, acertado decir<sup>304</sup> que el justo llega a ser tal por realizar actos justos, y el moderado, por [rea-10 lizar] actos moderados; y si no realiza esos actos, nadie

elección (proaíresis), cf. infra III ii.

298. Esto es, debe derivar de lo que verda deramente es un hábito, y no ser algo solo un acto ocasional.

299. «Para poseer las demás artes» = «pròs [...] tò tàs állas tékhnas ékhein»; cabe aquí respecto del uso del pronombre «állos» la misma observación hecha en II i 1103a32; cf. la nota 253.

300. Ese saber (vidênai) no coincide, por cierto, con el saber del «a sabiendas» (vidôs, a31), que seguramente alude al hecho de tener conocimiento de las circunstancias de la acción (cf. III i 1111a1-21). El saber del artesano es el saber acerca de las reglas productivas que aplica cuando trabaja y que, por tanto, no podría ignorar. Su correlato en el terreno de la acción sería el saber de la teoría ética (o de las reglas de la acción en la medida en que se las puede definir), el cual, como se señala a continuación, no es en modo alguno condición de la acción virtuosa.

301. En b4 leo «háper», como sugiere Bywater, y no «eíper».

302. «Los actos» = «tà prágmata»; la palabra sugiere quizá que son los actos vistos en su exterioridad.

303. Es decir, con la disposición subjetiva señalada poco más arriba, en 1104a30-33. – Por tanto, es posible realizar actos «objetivamente» justos sin ser justo, tal como en el comienzo del capítulo se señaló que es posible realizar «cosas gramaticales» sin ser letrado.

304. Es la tesis del propio Aristoteles, no una opinión común.

tiene siquiera la posibilidad de llegar a ser bueno.

Con todo, el común de los hombres no practica esas acciones sino que, refugiándose en la teoría, creen que filosofan y que así llegarán a ser virtuosos: 305 hacen algo semejante a los enfermos que escuchan con celo a los médicos pero 15 no hacen nada de lo que se les ordena; y así como estos, si se tratan de ese modo, no tendrán sano el cuerpo, tampoco aquellos, si filosofan de ese modo, tendrán sana el alma.

#### V

Tras eso debemos examinar qué es la virtud.<sup>306</sup> Pues bien, 20 como las cosas que se dan en el alma<sup>307</sup> son [de] tres [clases], afectos, capacidades y hábitos, <sup>308</sup> la virtud será alguna de ellas.

Llamo [1] «afectos» al deseo, la ira, el temor, la osadía, la envidia, la alegría, la amistad, 309 el odio, la añoranza, los ce

los, la conmiseración, <sup>310</sup> [y], en general, a los que se acompanan de placer o dolor; <sup>311</sup> [llamo] [2] «capacidades», a aquellas por las que se dice que somos susceptibles de experimentar-los; así, las que nos hacen capaces de airarnos, apenarnos o <sup>25</sup> conmiserarnos; [llamo] [3] «hábitos», a aquellos por los que estamos bien o mal dispuestos en relación con los afectos; por ejemplo, en relación con la ira, si nuestra disposición es vehemente o débil, es mala; en cambio, si es mediana, <sup>312</sup> es buena, y de igual modo respecto de los demás.

[1] Ahora bien, ni las virtudes ni los vicios son afectos, [a] porque no se nos llama virtuosos o malos por los afectos 30 sino por las virtudes y los vicios, y porque por los afectos ni se nos elogia ni se nos censura (pues no se elogia al que siente temor o al que se aíra, ni se censura al que está airado 1106a sin más, sino al que lo está de una cierta manera). 313 pero sí se nos elogia o se nos censura por las virtudes y los vicios. [b] Además, nos airamos y tememos sin elegirlo, mientras que las virtudes son formas de elección o no se dan sin elección. 314 [c] A ello hay que añadir que se dice que somos movidos por los afectos, mientras que las virtudes y los vicios 5 no nos mueven sino que nos disponen de un cierto modo.

<sup>305.</sup> Crítica de una visión teórica de la ética, extrañamente atribuida al «común de los hombres» (hoi polloi), aunque (si no fuera por el tono de la observación) podría ser la del platonismo.

<sup>306.</sup> Eso supone formular su definición. Para ello recurre Aristóteles al método más corriente, que consiste en indicar el género próximo y la diferencia específica.

<sup>307.</sup> Al parecer, no en el alma en general sino en la «parte» o «subparte» apetitiva (tò orektikón) de ella, que es la relevante para la virtud ética; cf. supra, I xiii 1102b13-1103a3.

<sup>308.</sup> Como la bondad y la maldad son cualidades, se toman en cuenta, de las cualidades en general (cf. Cat ix 8b25-11a38), las que pueden darse en la «parte» del alma que aquí interesa. El modo de identificar la cualidad pertinente es de sesgo dialéctico: se supone que la lista, que abarca tres especies, es exhaustiva, y se excluyen las dos que se comprueba que no corresponden, para quedarse con la restante. – Acerca de las nociones de «hábito» (héxis) y de «capacidad» (dýnamis), cf. «Introducción», 7.

<sup>309.</sup> Parece claro que la «amistad» (philia) de que se habla aqui no es la virtud de ese nombre que se trata en los libros VIII y IX, sino un sentimiento amistoso que quizás corresponde a lo que

más adelante recibe el nombre de «phílesi» (= «afección»); cf. VIII v 1157 b28-29.

<sup>310.</sup> Cf. De an I i 403 a15-18, donde los afectos no son vistos como fenómenos exclusivamente anímicos.

<sup>311.</sup> La especificación parece deberse a que «páthos» tiene un sentido más amplio que el de «afecto», puesto que abarca todos los fenómenos anímicos en que la psykhé es pasiva o receptiva, y no solo los «afectivos». Aun el placer y el dolor son «páthe» en una suerte de segundo grado, pues, como se señala arriba, acompañan a los otros, y ello, según estos sean satisfechos o contrariados.

<sup>312. «</sup>Mediana» = «méso.», palabra que remite a la noción de «medianía» (mesóles) o «punto medio» (tò méson) expuesta en el capítulo siguiente.

<sup>373.</sup> Cf. supra, iii 1104b24-26 junto con las notas 280 y 283.

<sup>314.</sup> Cf. supra iv 1105a31-32.

[2] Por esas razones no son tampoco capacidades, [a] pues no por el simple hecho de poder experimentar afectos se dice que somos buenos ni malos <ni se nos elogia o se nos censura>.315 [b] Además, las capacidades están en nosotros por naturaleza; en cambio, no es por naturaleza como llegamos a ser buenos o malos; pero de eso hablamos más arriba.346

[3] Si, por tanto, las virtudes no son ni afectos ni capacidades, resta que sean hábitos. Queda dicho, pues, lo que la virtud es desde el punto de vista del género.

## VI

Pero no ha de decirse solo eso, que es un hábito, sino is también de qué clase. 317

Debemos decir, entonces, que toda virtud pone a aquello de lo que es virtud, en su buena condición, <sup>318</sup> y hace que desempeñe bien su función. <sup>319</sup> Por ejemplo, la virtud del ojo hace virtuoso al ojo y a su función, pues por la virtud del ojo vemos bien; de igual modo, la virtud del caballo hace que el caballo sea virtuoso, y bueno para correr, llevar al jinete y enfrentar a los enemigos. <sup>320</sup>

Si eso es así en todos los casos, también la virtud del hombre será el hábito por el cual un hombre llega a ser bueno y por el cual cumplirá bien su función.<sup>321</sup>

Hemos dicho ya cómo eso ha de ser así;<sup>322</sup> pero también será manifiesto si consideramos la cualidad específica de su 25 naturaleza.<sup>323</sup>

Pues bien: en todo lo que es continuo, esto es, divisible. se puede tener lo más, lo menos y lo igual, y ello o según la cosa misma o en relación con nosotros. Lo igual es un punto medio entre el exceso y el defecto. Llamo «punto medio de la cosa» el que dista igual de uno y otro extremo, y eso es 30 ino y lo mismo para todos; y [por] «en relación con nosofros» [entiendo] lo que ni excede ni es escaso, y eso no es ni uno ni lo mismo para todos. Así, si diez es mucho y dos es noco, se considera que seis es el punto medio según la cosa, nues excede y es excedido en lo mismo; ese es el punto medio de acuerdo con la proporción aritmética.324 Pero [el 35 minto medio en relación con nosotros no se debe entender de ese modo, pues si para alguien comer luna ración del diez minas<sup>325</sup> es mucho, y comer [una de] dos es poco, el maestro de gimnasia no ordenará [una ración de] seis minas, pues 1106b puede que aun eso sea demasiado o sea poco para el que ha de tomarlo; en efecto, para Milón<sup>326</sup> es poco, pero para el

<sup>315.</sup> Bywater piensa que quizá debieran eliminarse estas palabras, que parecen ser una repetición superflua.

<sup>316.</sup> Supra, en i 1103 a18-b3.

<sup>317.</sup> Es decir, una vez establecido el genus proximum se debe añadir la differentia specifica que lo opone a su contrario.

<sup>318. «</sup>Pone [...] en su buena condición» = «autò eû ékhon apotelei». Hallo dificil reflejar en la traducción los matices de la frase, entre ellos el teleológico del verbo («apotelei», en el que Aristóteles sin duda tiene en cuenta su relación con «élo» = «fin»), y el de perfección del adverbio «ei», vertido como «bien».

<sup>379.</sup> La noción de función (érgon) fue introducida en el libro precedente (vii  $1097\,b22-1098\,d20$ ).

<sup>320.</sup> Por cierto, expresiones como «la virtud del ojo» y «el caballo

virtuoso» suenan un tanto extrañas en castellano, pero son ineludibles para mantener una constancia en la versión. Cf. la nota 45 de la «Introducción». – Los ejemplos son platónicos; cf. República I 352e.

<sup>321.</sup> Cf. supra I vii 1097 b25-28, e infra, VI i 1139 a17.

<sup>322.</sup> La remisión lo es, al parecer, a II ii 1104a11-27.

<sup>323.</sup> De la naturaleza de la virtud ética.

<sup>324.</sup> La proporción aritmética es lo que se acaba de definir, esto es, la media aritmética, como lo es, en el ejemplo, 6 entre 2 y 10: tanto 6 - 2 cuanto 10 - 6 = 4.

<sup>325.</sup> La mina es una unidad de peso equivalente a unos cuatrocientos gramos.

<sup>326.</sup> Milón de Crotona (s. IV. a. C.), el atleta por excelencia en la

ÉTICA NICOMAQUEA

s que se inicia en la gimnasia es mucho. Lo mismo vale para la carrera y para la lucha. Así pues, todo conocedor<sup>327</sup> huye del exceso y del defecto, y busca, en cambio, el punto medio, y [es] eso [lo que] elige, pero no el punto medio de la cosa sino [el punto medio] en relación con nosotros.

Por tanto, si toda ciencia de sempeña bien su función mirando al punto medio y conduciendo hacia él sus obras (por lo que se acostumbra decir de las obras que están bien que no es posible ni quitarles ni agregarles nada, dándose a entender con ello que el exceso y el defecto destruyen la perfección pero la medianía la preserva, y los buenos artesanos, como decimos, trabajan mirando a eso), y si la virtud, somo también la naturaleza, es más precisa y más valiosa que toda arte, tendrá en su mira el punto medio.

Hablo de la virtud ética, 330 pues [es esta la que] se refiere a los afectos y a las acciones, y en estos es posible el exceso, el defecto y el punto medio. Así, es posible sentir temor, osa20 día, deseo, ira, conmiseración y, en general, placer y dolor, tanto de más cuanto de menos, y ninguna de esas dos cosas está bien. Y [hacerlo] cuando se debe y por lo que se debe, respecto de quienes se debe, con el fin con que se debe y como se debe, es el punto medio y lo más valioso, y precisamente eso es lo propio de la virtud.

También en las acciones es posible el exceso, el defecto y el punto medio.

La virtud se refiere a afectos y a acciones, y en estos el exceso es un error, y el defecto <se censura>, 331 mientras

Antigüedad, comía, al parecer, ocho kilos de carne y pan por día, y alguna vez, se dice, un buey entero.

que el punto medio se elogia, y es un acierto, y estas dos cosas son propias de la virtud. La virtud es, en resumen, una forma de medianía, porque tiene en la mira al punto medio.

Además, es posible errar de muchas maneras (pues el mal, como conjeturaban los pitagóricos, es [solidario] de lo 30 indeterminado, y el bien de lo determinado), 332 pero solo es posible acertar de una manera (por eso también lo uno es fácil y lo otro difícil: fácil errar al blanco y difícil dar en él). 333 También por esas cosas, pues, el exceso y el defecto son propios de la maldad, pero la medianía, de la virtud:

Pues [los hombres] son buenos de una sola manera y malos [de muchas.334

La virtud<sup>335</sup> es, entonces, un hábito electivo que consiste en una medianía en relación con nosotros, definida por 1107a una razón, 336 a saber, [esa] con que la definiría el pruden-

<sup>327.</sup> O «especialista en una disciplina» (epistémon).

<sup>328. «</sup>Ciencia» (episteme) en el sentido indicado en la nota 5.

<sup>329. «</sup>Perfección» = «tò êu».

<sup>330.</sup> La doctrina del punto medio no vale para las virtudes dianoéticas.

<sup>331.</sup> Eliminado por Bywater.

<sup>332.</sup> Esto es, los colocaban en la misma serie (systoikhía); cf. supra I iv 1096 b5-6 y la nota 78.

<sup>333.</sup> Aristóteles ya había apelado a la metáfora del arquero en I ii 1094d23-24, y está implícita en dos lugares de lo que precede en este capítulo; cf. 1106b15-16 y 27.

<sup>334.</sup> Pentámetro de autor desconocido.

<sup>335.</sup> La virtud ética exclusivamente. – En la definición que sigue se recogen las determinaciones establecidas arriba: «hábito» («héxi») es el género; «electivo» («proairetiké»), el género próximo; «medianía (mesótés) en relación con nosotros», el rasgo específico.

<sup>336.</sup> La traducción de «lógos» es más o menos problemática en casi todas sus ocurrencias, pero para no confundir demasiado al lector, he optado, en contextos como este, por su equivalente convencional de «razón», como ya había hecho en el caso de la expresión «orthòs lógos» («razón correcta»; cf. supra ii 1103 b32), que parece ser el mismo concepto que está en juego aquí. Esa «razón correcta» es la que rige la acción de quien posee la sabiduría práctica, es decir, del prudente (phrónimos), figura a la que Aristóteles apela ahora. El prudente sabe cómo aplicar, en el marco de las circunstancias particulares, que son distintas en cada caso, el principio que la idea de la medianía expresa solo de manera genérica o abstracta. – Entiendo que el

te. 337 Y es medianía entre dos vicios, el uno por exceso y el otro por defecto, porque unos [vicios] se quedan atrás y otros se exceden respecto de lo que es debido en los afectos y en las acciones, mientras que la virtud encuentra y elige el punto medio.

Por eso, desde el punto de vista de la esencia, es decir, de la definición que declara su ser, 338 la virtud es medianía, pero desde el punto de vista de lo más valioso y del bien 300 es un extremo. 340

Pero no toda acción admite la medianía, ni todo afecto, pues algunas ya tienen un nombre que implica la maldad: por ejemplo, la malignidad, la desvergüenza y la envidia, y, entre las acciones, el adulterio, el robo y el asesinato. De todas esas cosas y de las de esa clase se dice, 341 en efecto, que son malas por serlo ellas mismas, y no sus excesos ni sus defectos. Pues en relación con ellas no es posible acertar nunca, sino errar siempre. Ni reside el bien y el mal, en el caso de cosas de esta clase en cometer [por ejemplo] adulterio con quien se debe, cuando [se debe] y como [se debe], sino que hacer, sin más, cualquiera de ellas es errar. Es semejante a pretender que en el actuar con injusticia, con cobardía o con intemperancia hay medianía, exceso y defecto, pues en ese caso habría medianía del exceso y del defecto, exceso del exceso y defecto del defecto.

Y tal como de la moderación y de la valentía no hay exceso y defecto, porque el punto medio es, en cierto modo, un extremo, del mismo modo tampoco hay de aquellos<sup>342</sup> medianía ni exceso y defecto, sino que, sea como fuere que se los <sup>25</sup>
realice, se yerra. Pues genéricamente no hay medianía ni del exceso y del defecto ni exceso y defecto de la medianía.

#### VII

Pero no solo se debe decir eso en general sino también aplicarlo a los casos particulares, pues, de los enunciados 30 referentes a las acciones, los generales son, por cierto, más abarcativos, 343 pero los particulares son más verdaderos, pues las acciones se refieren a las cosas particulares, y con ellas tiene que haber una concordancia. Tomemos, pues, esos [casos particulares] de nuestro cuadro. 344

esos [casos para la contenta de la contenta de la valentía; y, de los que incurren en exceso, el que 11076 [lo hace] por falta de temor no tiene una denominación 345 (muchas cosas [de este orden] no la tienen), pero el que se excede en sentir osadía [se llama] «osado»; y el que se excede en sentir temor y se queda atrás en sentir osadía, «cobarde». 346

<sup>«</sup>kat» que viene a continuación («lógōi kai hôi», 1107a1) es apositivo. 337. Acerca de la prudencia, cf. VI especialmente v, xi, y xiii. 338. Es decir, la esencia (ousía), en el sentido del ser como forma abstracta (tô tí ên einai), expresada en la definición precedente. Cf. Met VII vii 1032b14: «Llamo "tò tí ên einai" a la "ousía" sin materia». 339. O: «de la perfección» (tò eû).

<sup>340.</sup> Como ya se había insinuado, es una medianía desde el punto de vista cuantitativo, pero un extremo desde el punto de vista cualitativo. 341. «Se dice» = «légetai» (Bywater); si se lee (con uno de los manuscritos) «pségetai» = «es censurado», se tiene: «Todas esas cosas y de las de esa clase son censuradas por ser malas ellas mismas, y no sus excesos o sus defectos», posibilidad que es quizá preferible.

<sup>342.</sup> Esto es, de actos como el adulterio, el robo, el asesinato y los demás de esa clase.

<sup>343. «</sup>Más abarcativos» = «koinóteroi»; algunos editores leen, en cambio, «kenóteroi» = «más vacíos», lectura avalada por uno de los manuscritos.

<sup>344.</sup> Los manuscritos no incluyen el cuadro  $(diagraph\hat{e})$  de las virtudes. Cf. «Introducción», 9. – Las virtudes éticas que se reseñan a continuación son examinadas en detalle en lo que va de III ix a V xv.

<sup>345.</sup> No tiene una denominación» = «anónymos», expresión frecuente en Aristoteles toda vez que comprueba que en una red conceptual un casillero no ha sido lexicalizado.

<sup>346.</sup> Cf. infra III vi-ix.

[2] En relación con los placeres y los dolores (no con todos, y menos en relación con los dolores), <sup>347</sup> la mediana es la moderación, y el exceso la intemperancia. Casi no hay quienes incurran en la deficiencia en materia de placeres, por eso tampoco los de esa clase han recibido un nombre pero digamos que son «insensibles». <sup>318</sup>

[3] En relación con el dar y el recibir dinero, la medianía 10 es la generosidad, y el exceso y el defecto son la prodiga lidad y la tacañería; en ellos el exceso y el defecto se encuentran en una relación de contrariedad, pues el pródigo se excede en el gasto e incurre en defecto en la obtención, mientras que el tacaño se excede en la obtención e incurre en defecto en el gasto. Ahora estamos hablando en líneas generales y ciñéndonos a lo principal porque nos basta con eso, pero más abajo se harán distinciones más precisas. 349

[4] En relación con el dinero hay otras disposiciones aun; la medianía es la magnificencia (el magnificente difiere, en efecto, del generoso; el primero se refiere a las grandes [sumas] y el otro a las pequeñas); el exceso es chabacanería y vulgaridad; el defecto, la mezquindad. Estas [disposiciones] difieren de las relacionadas con la generosidad; más abajo<sup>330</sup> se dirá de qué manera difieren.

[5] En relación con el honor y el deshonor, la medianía es la magnanimidad;<sup>351</sup> el exceso, lo que se llama «vanidad», y el defecto, la pusilanimidad.

[6] En la relación en que decíamos<sup>352</sup> que está la magnificencia respecto de la generosidad, la cual se distingue [de

aquella] por referirse a sumas pequeñas, se halla también 25 cierto [hábito] respecto de la magnanimidad, la cual se refiere a los grandes honores, en tanto que aquel [se refiere] a los pequeños. Pues es posible desear un honor como se debe y sambién] más o menos [de lo debido]; al que se excede en las apetencias se lo llama «ambicioso», y al que incurre en defecto, «falto de ambiciones», 353 en tanto que el que ocupa la posición media carece de denominación. También carecen de denominación las disposiciones, salvo la del ambicioso, que es «ambición». 354 Por eso los extremos pretenden tener 30 derechos sobre la región intermedia, y al que la ocupa lo llamamos unas veces «ambicioso» y otras «falto de ambiciones», y unas veces elogiamos al ambicioso, y, otras, al falto de ambiciones. Por qué causa lo hacemos, se señalará en lo 1108a que sigue.355 Ahora hablemos de las demás [disposiciones] de acuerdo con el procedimiento indicado.

[7] También en relación con la ira hay exceso, defecto y medianía; como [estas disposiciones] prácticamente no tie-5 nen denominación, llamaremos «apacible» al que ocupa la posición media, y «apacibilidad» a la medianía; de los extremos, llamemos «irascible» al que se excede, e «irascibilidad» al vicio, y al que incurre en defecto, «incapaz de ira» y al defecto, «incapacidad de ira». 356

Hay también otras tres medianías que se asemejan entre sí y a la vez difieren entre sí; pues si bien todas ellas se refieren 10 al intercambio de palabras y de acciones, difieren, empero, porque una se refiere a la verdad en esas cosas y las otras a lo agradable, y esto, por un lado, en la diversión, y, por otro, en todas las [demás circunstancias] de la vida. Refirámonos, pues, 15

<sup>347.</sup> No es claro el sentido de las palabras entre paréntesis, cuya autenticidad, por otra parte, ha sido puesta en duda.

<sup>348.</sup> Cf. infra, III x-xii.

<sup>349.</sup> Infra, en IV i-iii.

<sup>350.</sup> Infra, en IV iv 1122a20-29 y 1122b10-18.

<sup>351.</sup> Como se verá en IV iii, no se trata de lo que en castellano recibe ese nombre, aunque «magnanimidad» es calco de «megalopsykhía», literalmente, «grandeza de alma».

<sup>352.</sup> Supra, en b17-19.

<sup>353. «</sup>Ambicioso» traduce «philótimos» (= «amante de los honores») y «falto de ambiciones», «aphilótimos» (= «falto de amor a los honores»). 354. «Philotimía»; cf. la nota precedente. Pese a lo que se señala arriba, en IV iv 1125b22 se emplea «aphilotimía» (= «falta de amor a los honores») para «falta de ambiciones». – Por lo demás. cf. IV iv.

<sup>355.</sup> Infra, en IV x 1125b8-17.

<sup>356.</sup> Cf. infra, IV v.

también a ellas, a fin de notar mejor que la medianía es elogable en todas las cosas, y que los extremos no son ni elogiable ni correctos, sino reprochables. También las más de estas [disposiciones] carecen de denominación, pero debemos intentar como en los otros casos, forjarles un nombre en beneficio de la claridad y para que se nos pueda seguir mejor.

[8] Así pues, en relación con la verdad, llamaremos everaz» al que ocupa el lugar medio, y «veracidad» a la medianía; al fingimiento para más, «jactanciosidad», y al que la tiene, «jactancioso»; al fingimiento para menos, «ironía», e «irónico» 357 <al que la posee> 358

[9] En relación con el agrado en la diversión, el que ocu25 pa el lugar medio es el gracioso, y la disposición, gracia;
359 el
exceso es bufonería, y el que la tiene, bufón; el que incurre
en defecto, es rústico, y el hábito, rusticidad.
360

[10] En relación con el agrado en las demás [circunstancias] de la vida, el que es agradable como se debe, es amable, y la medianía es la amabilidad;<sup>361</sup> el que se excede si no lo hace con vistas a nada, obsequioso, y si lo hace para 30 su provecho, adulador; y el que incurre en defecto y es desagradable en todo, pendenciero y difícil de tratar.<sup>362</sup>

[11] También hay medianías en los estados afectivos y en relación con los afectos. Pues la vergüenza no es, por cierto, virtud, pero se elogia también al vergonzoso; pues también se dice que en estas cosas el uno ocupa el lugar medio, y que otro se excede, como el tímido, 363 que se avergüenza de todo; el que incurre en defecto o no se aver- 35 güenza absolutamente de nada, desvergonzado, y el que ocupa el lugar medio es el vergonzoso. 364

[12] Por otra parte, la indignación es la medianía en-11086 tre la envidia y la malignidad, y se refieren al dolor y el placer que causa lo que les acontece a los prójimos. Pues el que se indigna se duele porque les va bien a los que 5 no lo merecen; el envidioso excede a ese y se duele por todos; 365 el maligno se queda tan atrás en apenarse que hasta se alegra. Pero también en otro lugar habrá ocasión de tratar de estas cosas. 366

En cambio, a propósito de la justicia, como no se la entiende en un sentido simple,<sup>367</sup> después de esto<sup>368</sup> distin-

<sup>357.</sup> Una vez más la palabra no tiene aquí el mismo sentido que en su uso corriente en castellano. En lugar de «ironía» podría decise «disimulo» o «reticencia», puesto que la eimneía consiste en fingir que se es menos de lo que se es. Cf. Teofrasto, Caracteres I: la «ironía» es «fingimiento» (prospowsis) para menos tanto en palabras cuanto en obras. La palabra evoca, desde luego, a la figura de Sócrates; cf. Platón, República, I 337a.

<sup>358.</sup> Conjetura de Ramsauer. - Por lo demás, cf. infra, IV vii.

<sup>359.</sup> La palabra griega («eutrapelía») implica que se trata de una gracia que conlleva ingenio.

<sup>360.</sup> Cf. infra, IV viii.

<sup>361. «</sup>Amabilidad» y «amable» traducen aquí, respectivamente, «philía» y «philía», palabras que, por tratarse de nociones diversas, vertimos como «amistad» y «amigo» en el contexto de la teoría de la amistad expuesta en VIII-IX.

<sup>362.</sup> Cf. infra, IV vi.

<sup>363.</sup> Líneas un tanto confusas. Rassow, seguido por otros, supone que después de «excede» han desaparecido las palabras «ho d'elleipōn. kai ho mèn hyperbállōn», con lo que el texto quedaria: «y que otro se excede <y otro se queda atrás, y el que se excede, es> como el tímido». 364. Cf. infra, IV ix.

<sup>365.</sup> Hay que suponer, según parece, «por todos aquellos a los que les vaya bien». — Sauppe supone a continuación la pérdida de un giro tal como «kai ho mèn nemesētikòs epi tois anaxiōs kakôs práttousi lypeitai», con lo que el texto quedaría: «<y el que se indigna, se duele de aquellos a los que les va mal injustamente,> pero el maligno se queda tan atrás en apenarse que hasta se alegra».

<sup>366.</sup> En el libro IV, donde se debiera tratarla, no se halla ningún desarrollo acerca de la indignación. Cabe ponerla en relación con el «sentimiento humanitario» (tò philánthropon) de que se habla en Poet xiii 1452b38; 1453a2-3 – Cf. Rhet II ix-x.

<sup>367.</sup> La noción de justicia es, en efecto, según Aristóteles, multívoca; cf. infra V i 1129a26-31.

<sup>368.</sup> Es decir, después de la consideración de las virtudes en particular, cosa que abarca desde III vi a IV ix, puesto que de la justicia no se trata inmediatamente sino solo en el libro V.

guiremos sus dos formas y diremos de qué modo son me 10 dianías. Lo mismo respecto de las virtudes racionales. 369

#### VIII

Como son tres, según se ha visto, las disposiciones: dos son vicios, uno por exceso y otro por defecto, y una la virtud, la de la medianía, todas se contraponen de algún modo a todas. 370

En efecto, por un lado las extremas son contrarias a la media y entre sí, y, por otro, la media a las extremas, pues tal como lo igual es más grande en relación con lo más pequeño y más pequeño en relación con lo más grande, de igual manera, tanto en los afectos cuanto en las acciones, los hábitos medios son excesivos en relación con los defectos y deficientes en relación con los excesos.

Así, en relación con el cobarde el valiente parece osa20 do, y en relación con el osado, cobarde; de igual modo, el
moderado, en relación con el insensible, intemperante, y en
relación con el intemperante, insensible; y el generoso, en
relación con el tacaño, pródigo, y en relación con el pródigo,
tacaño. Por eso cada extremo rechaza al intermedio hacia el
otro extremo, y al valiente el cobarde lo llama «osado» y el
25 osado «cobarde», y análogamente en los demás casos.

Como se contraponen entre sí de esa manera, la contrariedad de los extremos entre sí es mayor que en relación conel medio, pues distan el uno del otro más que del punto medio, tal como lo grande [dista] de lo pequeño y lo pequeño 30 de lo grande [más] que ambos respecto de lo igual.

Además, algunos extremos parecen tener cierta semejanza con el punto medio, como la osadía con la valentía y la prodigalidad con la generosidad. En cambio, la desemejanza de los extremos entre sí es la más grande. Y se definen como contrarias las cosas más distantes entre sí,<sup>371</sup> de modo que 35 son también más contrarias las cosas más distantes.

Al punto medio se contrapone más algunas veces el de-1109a fecto y otras veces el exceso; por ejemplo, a la valentía no se contrapone la osadía, que es un exceso, sino la cobardía, que es un defecto; pero a la moderación, no la insensibilidad, que es una deficiencia, sino la intemperancia, que es un exceso.

Eso ocurre por dos causas; una derivada de la cosa misma; esto es: por ser uno de los extremos más cercano y semejante al punto medio, no es ese el que más contraponemos [al punto medio], sino el contrario; por ejemplo, como la osadía es tenida como más semejante y cercana a la valentía, y la cobardía como más desemejante, contraponemos [a la valentía] más bien esta, pues se consideran más contrarias las cosas que más distan 10 del medio. Esa es, pues, una causa, derivada de la cosa misma.

La otra deriva de nosotros mismos, pues se nos aparecen como más contrarias al punto medio las cosas a que por naturaleza somos de algún modo más propensos. Por ejemplo, somos por naturaleza más propensos a los placeres, y por 15 eso estamos más inclinados a la intemperancia que al decoro. Decimos, entonces, que son más contrarias las cosas a las que más fácilmente nos entregamos, y por eso la intemperancia, que es un exceso, es más contraria a la moderación.<sup>372</sup>

### ΙX

Hemos explicado suficientemente que la virtud ética 20 es una medianía, y en qué sentido lo es, y que es medianía

<sup>369.</sup> Frase dudosa conceptual y lingüísticamente. Las virtudes intelectuales no son, por cierto, medianías, y se las llama aquí «logikaí» cuando la expresión aristotélica en el resto de la obra es «dianoētikaí».

<sup>370.</sup> Acerca de las relaciones de contrariedad, cf. Cat vi, x, xi; Met V x

<sup>371.</sup> Cf. Cat vi 6a17-18.

<sup>372.</sup> Por una u otra de las causas señaladas, la «objetiva» y la «subjetiva», en ocasiones Aristóteles considerará uno de los extremos o peor o menos grave que el otro.

# LIBRO III

Ι

Como la virtud, <sup>379</sup> según se ha visto, se refiere a los afectos y a las acciones, y los elogios y las censuras [recaen] en los [actos] voluntarios <sup>380</sup> (en cambio, en los involuntarios [recae] la indulgencia y a veces aun la conmiseración), es necesario tal vez, para los que investigan acerca de la virtud, definir lo voluntario y lo involuntario; y también [será] útil, en relación con las recompensas y los castigos, para los que legislan. <sup>381</sup>

379. Se trata siempre de la virtud ética.

380. A falta de una posibilidad mejor (que no obligue a giros artificiosos y obscuros), traducimos «hekoúsios» y «heko n» como «voluntario», y «akoúsio» y «akōn» como «involuntario». (El segundo miembro de cada uno de estos pares se emplea para aludir a acciones o actos, mientras que el primero se aplica al sujeto de tales acciones; con función de predicativo se traducirán como «voluntariamente» e «involuntariamente»). Aquellas palabras no tienen las connotaciones que las palabras «voluntad» y «voluntario», a consecuencia de la tradición ética moderna, tienen en castellano, y dan a entender solo que se actúa «por iniciativa propia», «espontáneamente» o «de buena gana» (en el sentido de «sponte sua»), o lo contrario (como «invitus»), significando eso aquí que la acción tiene o no tiene su punto de partida en la «órexis», esto es, en el «apetito» del que actúa. La idea de «libertad» está más o menos implicada, pero en el contexto de la presente obra más vale eludir también esa palabra, que solo sería relevante a partir del estoicismo.

381. En la medida en que las nociones mencionadas eran de hecho

Pues bien, se tienen por *involuntarios* los [actos] realizados a la fuerza o por ignorancia. Es *forzoso* [el acto] cuyo principio<sup>36</sup> está fuera [de uno], y es tal [el principio] en el que en nada colabora el agente o el paciente. Por ejemplo, si el viento, la hombres que lo tienen [a uno] en su poder, lo llevan [a uno] a alguna parte.

Pero es problemático si son involuntarios o voluntarios [los actos] realizados por temor a males mayores o por algus na causa noble; por ejemplo, si un tirano que tiene en su poder a los padres o a los hijos [de un hombre], le manda [a este cometer un acto vergonzoso; y si lo hace, [aquellos] se salvan y si no lo hace, mueren. Una cosa semejante<sup>384</sup> acontece con el acto de arrojar [la carga al mar] durante las tempestades, pues en sentido absoluto<sup>385</sup> nadie [la] arroja voluntariamente, pero para salvarse y para salvar a los demás; [lo hacen] todos los [hombres] sensatos.

Las acciones de esa clase son, pues, *mixtas*; pero se parecen más a las voluntarias, pues cuando se las realiza, son preferibles, <sup>386</sup> y el fin de la acción depende de la ocasión. <sup>387</sup> Por tanto, hay que hablar de «voluntario» y de «involuntario» en [relación con] el momento en que se actúa. Y [en el caso considerado] se actúa voluntariamente, pues en las acciones de esa clase el principio del movimiento de los miembros está en

relevantes en el derecho penal, particularmente en relación con el

uno, y en las [acciones] en las que el principio está en uno, está en uno también el actuar y el no [actuar].

Así pues, los [actos] de esa clase son voluntarios, aunque en sentido absoluto son sin duda involuntarios, pues nadie elegiría de por sí ningún [acto] de esa clase.

Por acciones de esa clase<sup>388</sup> a veces hasta se elogia<sup>389</sup> [a los 20 hombres] cuando soportan algo vergonzoso o doloroso por cosas grandes y nobles; pero si es al revés,<sup>390</sup> se los censura, pues soportar las cosas más vergonzosas por nada bello o razonable es propio de un miserable. En algunos casos no hay elogio sino indulgencia si alguien hace lo que no se debe por 25 causas que sobrepasan la naturaleza humana o que nadie podría soportar.<sup>391</sup>

Pero hay algunos [actos] a los que tal vez no se puede ser obligado, sino que [en lugar de realizarlos] se debe más bien morir después de padecer los sufrimientos más terribles. 302 Pues las causas que obligan [por ejemplo] al Alcmeón de Eurípides a cometer matricidio son manifiestamente ridículas. 303 A veces es difícil discernir cuáles cosas se deben elegir en lugar de cuáles y qué ha de soportarse en lugar de qué; pero aun 30 más difícil es perseverar en lo decidido, pues las más de las veces lo que se espera es penoso, y [el acto] a que se es obligado [es] vergonzoso; y de ahí surgen los elogios y las censuras hacia los que dejaron o no dejaron que se los obligase.

<sup>382.</sup> Esto es, cuya causa eficiente.

<sup>383.</sup> Sin duda, el viento que empuja a un navío a un sitio al que los navegantes no se proponían llegar.

<sup>384.</sup> Semejante pero no idéntica, porque no hay de por medio nin-

<sup>385. «</sup>En sentido absoluto» (= haplôs), esto es, considerado de manera abstracta o al margen de las circunstancias particulares.

<sup>386.</sup> O «elegibles», (hairetai); por tanto, no son forzosas; cf. supra,

<sup>387.</sup> De la ocasión (kairós) = de las circunstancias concretas.

<sup>388.</sup> Las «mixtas».

<sup>389.</sup> El elogio y la censura implican tácitamente que son actos voluntarios.

<sup>390.</sup> Esto es, si se soporta algo vergonzoso o doloroso por una causa insignificante o trivial, como se da a entender a continuación.

<sup>391.</sup> La indulgencia implica tácitamente que se ha actuado en contra de lo que habría sido la voluntad del que actuó.

<sup>392.</sup> Si esa es la alternativa.

<sup>393.</sup> Aristóteles se refierc a una tragedia perdida en la que Alcmeón mataba a su madre, Erifila, para escapar de la maldición de su padre, Anfiarao, muerto en la expedición de Polinices contra Tebas.

¿Los [actos] de qué clase se deben llamar, por tanto, «for zosos»? ¿[Acaso no lo son] en sentido absoluto toda vez que la causa está en los [factores] externos y el agente no colabora en nada? En cambio, los que en sí mismos son involuntarios pero en determinado momento y en lugar de [otros actos] son se legidos y su principio está en el agente, son en sí involuntarios; pero en determinado momento y en lugar de [otros actos] son voluntarios. Se parecen más a los voluntarias, pues las acciones [se desarrollan] en [circunstancias] particulares, y en relación con estas son voluntarias. Pero no es fácil decir cuales [actos] se deben elegir con preferencia a cuales, pues hay muchas diferencias en los [casos] particulares.

Pero si alguien dijera que las cosas placenteras y las nobles son forzosas<sup>394</sup> (pues nos obligan y son externas), para él todos [los actos] serían forzosos, pues todos realizan todas las acciones con vistas a aquellas cosas.<sup>395</sup> Y los que [actúan] a la fuerza e involuntariamente, [actúan] con pesar, mientras que los que [lo hacen] por lo agradable y bello, [lo hacen] con placer. Es ridícu lo acusar a las cosas externas y no a sí mismo porque se es fácil presa de ellas, y [atribuirse] a sí mismo los [actos] nobles, pero [imputarles] los vergonzosos a lo placentero.

Por tanto, a lo que parece, es forzoso [el acto] cuyo principio está fuera [de uno] y al que el que es forzado no contribuye en nada.

El [acto realizado] por ignorancia es, en todos los casos, no voluntario; pero es involuntario el que causa pesar y arrepenti-20 miento. 396 En efecto, el que realizó por ignorancia la acción que fuere, mas no siente disgusto alguno por la acción, no ha actuado voluntariamente, por cierto, puesto que no [lo] sabía, pero tampoco involuntariamente, porque no siente pesar. De los que actúan por ignorancia, se admite, entonces, que el que se arrepiente obra de manera involuntaria; pero al que no se arrepiente lo llamaremos, puesto que [el caso] es distinto, «no voluntario», y como difiere [del otro caso], es mejor que tenga una denominación propia.

Actuar por ignorancia parece algo diverso de [actuar] igno- 25 rando. Pues se admite que el ebrio o el encolerizado no actúa por ignorancia sino por una de las cosas mencionadas, 397 aunque no a sabiendas sino ignorándolo. Pues bien, todo malvado ignora lo que debe hacer y lo que debe evitar, y a causa de un error así [los hombres] son injustos y, en general, malos; pero 30 kinvoluntario» no quiere decir que se ignore lo conveniente, pues la ignorancia en la elección no es causa de la involuntariedad [del acto], sino de la maldad, y no [lo es tampoco la ignorancia] de lo universal (puesto que se los censura por ella); sino que la [que hace que un acto sea involuntario es la ignorancia] de las [circunstancias] particulares en las que [se desarrolla] la acción y a las que esta se refiere. 308 De ellas de-1111a nenden la conmiseración y la indulgencia, pues el que ignora

<sup>394.</sup> En el sentido de que «nos fuerzan». El adjetivo tiene valor pasivo y activo. – La argumentación que se inicia aquí y que se extiende hasta b15, se reitera poco más adelante en este mismo capítulo, 1111a27-30.

<sup>395.</sup> Es decir, con vistas al placer o al bien; cf. infra, VIII ii 1155b19-21. 396. El que causa pesar y arrepentimiento una vez que se toma conocimiento de lo que se ha hecho. El que el agente experimente pesar revela que, de no haber ignorado lo que en realidad hacía,

no lo hubiera hecho; en cambio, el que no se experimente pesar, implica que, de haberse sabido qué era realmente lo que se hacía, se lo hubiera hecho de todos modos. En ambos casos el principio de la acción está en el agente, de modo que no se trata de actos forzosos.

<sup>397.</sup> Esto es, la ebriedad o la cólera: la ignorancia no es ya causa, sino consecuencia de la maldad.

<sup>398.</sup> La insistencia de Aristóteles recae, como se advierte, en que la ignorancia de que se trata en el acto involuntario no es la ignorancia del principio que preside la vida práctica en general (a lo que aluden las expresiones «ignorancia de lo conveniente» e «ignorancia de lo universal», y acaso también la «ignorancia en la elección», aunque el sentido de este giro es un tanto obscuro). Si aquella ignorancia hiciese que los actos fuesen involuntarios, el acto de maldad sería involuntario y, por tanto, no imputable.

alguna de aquellas,399 actúa de manera involuntaria.

Acaso no esté mal, entonces, determinar cuáles y cuántas son [esas circunstancias]: quién [actúa] y qué [hace]; en relación con qué o en qué; a veces aun con qué (por ejempla 5 con qué instrumento) y para qué (por ejemplo, para salvarsal y cómo (por ejemplo, con suavidad o con fuerza).

Ahora bien, nadie podría ignorar la totalidad de esas cosas no estando loco, ni evidentemente [ignorar] aun quién actia pues ¿cómo [podría ignorarse] uno a sí mismo? Pero uno pue de ignorar lo que hace; por ejemplo, cuando se dice que 🐝 10 uno se le escapa algo al hablar>, 400 o que no sabía que erancosas que no podían decirse, como Esquilo [en relación con los misterios, 401 o que se hizo que se disparara, pero lo que se quería era solo mostrar [su manejo], como [decía] el de la catapulta. Uno podría creer también, como Mérope, que su hija es un enemigo, 102 o que la lanza provista de punta tenía un bo tón, o que la piedra común era una piedra pómez; 403 también es posible que se mate a alguien al darle una bebida con a 15 fin de que se salve, 404 o que cuando se quiere tocar a alguien se le dé un golpe a la manera de los luchadores.

Así pues, como la ignorancia puede concernir a todas esas [circunstancias] <en que [se desenvuelve] la acción>,405 se admite que el que ignoró alguna de ellas ha actuado de manera involuntaria, sobre todo en el caso de las más importantes, y se consideran las más importantes las [circunstancias] en que [se desenvuelve] la acción, y el fin. Si bien por una ignorancia de esa clase el [acto] es calificado de involuntario, la acción debe, además, causar pesar y arrepentimiento [en el agente]. 40%

Puesto que es involuntario el [acto] forzoso y [el acto realizado] por ignorancia, se podrá considerar voluntario [el acto] cuyo principio está en uno, y uno conoce las [circunstancias] particulares en que [se desenvuelve] la acción.407

Pues tal vez no se dice con acierto que sean involuntarios [los actos] causados por el impulso o por el deseo, 408 pues, [a] 25 en primer lugar, [en ese caso] ninguno de los demás animales actuaría voluntariamente, ni los niños; 409 además, [b] cino realizamos voluntariamente ninguno de los [actos] causados por el deseo o el impulso? ¿O [realizamos] voluntariamente los [actos] nobles e involuntariamente los vergonzosos?410 ¿No es ridículo 30 [pretender eso] cuando la causa es una sola? [c] Y sin duda carece de sentido decir que es involuntario lo que debemos ape-

<sup>399.</sup> Alguna de las circunstancias particulares.

<sup>400.</sup> Algunos detalles de esta frase son dudosos.

<sup>401.</sup> Esquilo fue acusado ante el Areópago de revelar los misterios de Eleusis; alegó ignorancia, y fue absuelto.

<sup>402.</sup> En el Cresfontes, una tragedia perdida de Eurípides, Mérope penetra en la habitación de su hijo mientras este duerme y cuando está a punto de darle muerte, un Pedagogo le revela la identidad de joven. Cf. Poet xiv 1454a5-6. - Es ejemplo de ignorancia del objeto en que recae la acción.

<sup>403.</sup> Ambos ejemplos de ignorancia del instrumento. - Quizá se trate de la piedra pómez en su uso medicinal.

<sup>404.</sup> Ejemplo de ignorancia del fin. El que sigue lo es de la ignorancia del modo.

<sup>405.</sup> Palabras eliminadas, probablemente con acierto, por Ram

sauer. El giro «en hoîs he prâxis» = «en que [se desenvuelve] la acción» recurre dos líneas más abajo.

<sup>406.</sup> El concepto de una acción de ese tipo desempeña un papel de importancia en la teoria aristotélica de la acción trágica; cf. Poet xiii.

<sup>407.</sup> Por el primer aspecto el acto voluntario se opone al acto forzoso, y por el segundo al acto por ignorancia.

<sup>408. «</sup>Impulso» y «deseo» traducen, respectivamente, «thymós» y «epithymia». - El segmento que se extiende hasta el final del capitulo parece ser una versión más acabada del párrafo de 111010-15.

<sup>409.</sup> Estando el principio de los actos, sin embargo, en ellos (cf. infra, ii 1111b8-9). Por cierto, caracterizar los actos de los animales de «voluntarios» o «involuntarios» es algo singular, pero resulta de la equivalencia de traducción estipulada en la nota 380. Lo que Aristóteles da a entender es que cuando el animal es movido por el deseo o por el impulso se comporta espontáneamente.

<sup>410.</sup> Cf. supra en este mismo capítulo, 1110b9-15.

ÉTICA NICOMAQUEA

tecer: uno debe tanto airarse por ciertas cosas<sup>11</sup> cuanto desear ciertas otras, como la salud y el aprendizaje. [d] Además, se admite que los [actos] involuntarios son penosos, y los causados por el deseo, agradables. [e] Además, ¿en qué difieren, dentro de su carácter de involuntarios, los errores [cometidos] por cálculo de los [cometidos] por impulso? Ambas cosas deben evitarse, por cierto, pero se admite que los <afectos>112 irracionales no son menos humanos, así que también [lo son] las acciones del hombre que proceden del impulso y el deseo;

Por tanto, carece de sentido afirmar que esos [actos] son involuntarios.

## II

Definido lo voluntario y lo involuntario, procede tratar acers ca de la elección, pues, según se admite, es lo más propio de la virtud<sup>413</sup> y discierne los caracteres más que las acciones.<sup>444</sup>

Pues bien, la elección es manifiestamente algo voluntario, mas [ambas cosas]<sup>415</sup> no son lo mismo, sino que lo voluntario abarca más, porque tanto los niños cuanto los demás animales participan de lo voluntario,<sup>416</sup> pero no de la elección; y

decimos que los [actos] repentinos son «voluntarios», pero 10 no «elegidos».

Los que dicen que [la elección] es [1] deseo o [2] impulso o [3] querer o [4] una clase de opinión, no parecen hablar acertadamente.

[1] Pues la elección [a] no [nos] es común con los irracionales, pero sí el deseo y el impulso; y [b] el incontinente actua porque desea, no porque elija; el continente, por el contrario, actúa porque elige, no porque desea; 18 y [c] el deseo 15 es contrario a la elección, pero no el deseo al deseo; 19 y [d] el deseo lo es de lo agradable y lo doloroso, pero la elección no [es] ni de lo doloroso ni de lo agradable. 120

[2] Menos todavía es un impulso, pues, según se admite, los [actos] causados por el impulso son los que menos se hacen por elección.

[3] Pero tampoco es un querer, aunque manifiestamente está muy próxima a él; pues [a] la elección no lo es de las co-20 sas imposibles, y si uno dijera que las elige, se creería que es un insensato, pero el querer puede recaer <también>421 en las cosas imposibles, como la inmortalidad; y [b] el querer puede recaer también en cosas que en modo alguno podrían ser hechas por uno mismo; por ejemplo, que venza determinado actor o determinado atleta; pero nadie elige cosas de esa clase, sino solo las que piensa que pueden ser hechas por él mismo; 25 además, [c] el querer recae más bien en el fin, mientras que

<sup>411.</sup> Cf. infra, IV v.

<sup>412.</sup> La palabra es omitida por uno de los manuscritos y no da un sentido completamente satisfactorio. Se ha propuesto suprimirla y sobreentender «errores» (cf. a34).

<sup>413.</sup> La virtud es, en efecto, como se ha visto supra (II vi 1106b36), un hábito electivo. Cf. infra, VIII xiii 1163a22-23; IX i 1164b1-2; X viii 1178a33-35.

<sup>414.</sup> Pues la acción puede ser solo accidental o externamente buena, de manera que no forzosamente refleja, o no refleja con certidumbre, la posesión de la virtud.

<sup>415.</sup> Esto es, la elección y lo voluntario, o bien, la condición de acto elegido y de acto voluntario (o «espontáneo»).

<sup>416.</sup> Acerca del uso de «voluntario» en este contexto, cf. la nota 409.

<sup>417. «</sup>Querer» = boúlēsis, cuya traducción por «voluntad» daría lugar a equívocos. Cf. la nota 380. – Como en otros casos, «Deseo» e «impulso» traducen «epithymía» y «thymós» respectivamente.

<sup>418.</sup> Cf. la nota 231.

<sup>419.</sup> Esto es, en un mismo momento se puede desear una cosa y elegir la opuesta, pero no se puede desear a la vez una cosa y la opuesta. – Cf. Platón, República IV 436 a-437 a.

<sup>420.</sup> Sino de lo bueno y lo malo.

<sup>421.</sup> Agregado de Bywater.

la elección lo es de las cosas que llevan al fin; <sup>122</sup> por ejemplo, queremos estar sanos, pero elegimos las cosas mediante las cuales estaremos sanos, y queremos ser dichosos, y decimos [tal cosa], pero no es coherente decir: «Elegimos [ser dichosos]», pues en general la elección parece referirse a lo que depende de nosotros.

[4] Por cierto, tampoco puede ser una opinión, [a] pues, según se admite, la opinión versa acerca de todas las cosas, y no menos acerca de las eternas y las imposibles que acerca de las que dependen de nosotros; [b] y se la divide en falsa y verdadera, no en mala y buena; la elección, en cambio, más bien por eso último. 423

Tal vez nadie diga, pues, que [la elección] es lo mismo que la opinión en general; pero tampoco [que es lo mismo] que una [opinión],<sup>124</sup> [a] pues somos de determinada cualidad por elegir las cosas buenas o las cosas malas, no por tener una opinión; y [b] elegimos tomar o evitar alguna cosa de aquellas,<sup>425</sup> y opinamos qué es o a quién conviene o cómo; pero en s modo alguno «opinamos» tomarlas o evitarlas; y [c] la elección es elogiada por ser de lo que se debe, más bien que por [ser] correcta,<sup>426</sup> pero la opinión, por considerársela verdadera; y [d] elegimos las cosas que sabemos muy bien que son buenas; en cambio, opinamos de cosas que no sabemos del todo; y [e]

no son los mismos los que se considera que hacen las mejores elecciones y [los que] tienen las mejores opiniones, sino que algunos opinan mejor, pero a causa de su maldad no eligen 10 que se debe.

No importa [aquí] si la opinión precede a la elección o la acompaña, pues lo que estamos examinando no es eso, sino si la elección es lo mismo que alguna opinión.

¿Qué es, por tanto, [la elección,] y qué cualidad tiene, <sup>427</sup> ya que no es ninguna de las cosas mencionadas? Es manifiestamente una cosa voluntaria, pero no todo lo [que es] voluntario es susceptible de elección. ¿No será acaso lo que antes ha sido 15 deliberado? Pues la elección se acompaña de razón, esto es, de pensamiento discursivo. <sup>428</sup> Hasta el nombre mismo parece dar a entender que es lo elegido antes que otras cosas. <sup>429</sup>

#### III

¿Deliberan [los hombres] acerca de todas las cosas, es decir, todo es deliberable, o acerca de algunas cosas no puede haber deliberación?<sup>130</sup> Tal vez debamos decir que deliberable no es [aquello] a propósito de lo cual deliberaría un necio o 20

<sup>422.</sup> Esto es, los medios. Como se verá en los capítulos que siguen, sin la determinación deliberativa de los medios, en los que específicamente recae la elección, el querer quedaría en un mero querer.

<sup>423.</sup> Esto es, atendiendo a si es mala o buena.

<sup>424.</sup> Una opinión referente a lo mismo en que recae la elección. La intención de Aristóteles es aquí mostrar que hay una diferencia entre el acto, de índole intelectual, de opinar acerca de una cosa, y el acto de elegirla, en el que se agrega un factor que, como se verá, es de naturaleza apetitiva.

<sup>425.</sup> Esto es, de las cosas buenas o de las cosas malas.

<sup>426.</sup> También es posible traducir esta frase del siguiente modo: «Y la elección es elogiada sobre todo por el hecho de recaer en lo que se debe, esto es, por [ser] correcta.»

<sup>427.</sup> Es decir, cuál es su género y cuál su diferencia específica.

<sup>428.</sup> El género próximo de la elección es, por tanto, «acto voluntario» (o «espontáneo»: hekoúsion); la diferencia específica que lo opone a los otros actos «voluntarios» reside en que es precedido por una deliberación, la cual es obra del pensamiento discursivo (diánoia).

<sup>429.</sup> Aristóteles atiende a la composición morfológica de la palabra «proaíresis» (= «elección»), que incluye el prefijo «pro», al que ve como provisto de un contenido temporal («antes»). De eso se deduciría que la proaíresis recae en lo «elegido» (hairetón) «antes (pró) que otras cosas (hetérôn)». Esas otras cosas son sin duda los medios, determinados deliberativamente, que llevan al fin (puesto antes por el hábito); cf. a5, «lo que antes ha sido deliberado» (pro-bebouleuménon).

430. «Deliberación» traduce «boulé» y «boúleusis»; el uso de una u otra palabra por Aristóteles no parece conllevar ningún matiz diferencial.

ÉTICA NICOMAQUEA

un loco, sino [aquello] acerca de lo cual [lo haría] un hombre que tiene inteligencia.

Ahora bien: nadie delibera [a] acerca de las cosas eternas; <sup>431</sup> por ejemplo, acerca del orden del mundo <sup>432</sup> o acerca de que la diagonal y el lado <sup>433</sup> son inconmensurables; <sup>434</sup> pero tampoco [b] acerca de las cosas que están en movimiento y se producen siempre de la misma manera, sea por necesidad, por <sup>25</sup> naturaleza o por alguna otra causa, como los solsticios y los equinoccios; ni [c] acerca de las cosas que unas veces son de una manera y otras de otra, <sup>435</sup> como las sequías y las lluvias [d] tampoco acerca de las que ocurren por azar, como el hallazgo de un tesoro; <sup>436</sup> [e] pero tampoco acerca de las cosas humanas todas; así, ningún espartano delibera acerca de la mejor manera en que podrían gobernarse los escitas. <sup>437</sup> Pues ninguna de esas cosas [a-e] podría producirse por obra de nosotros.

Deliberamos acerca de las cosas que pueden producirse por obra de nosotros y son realizables; esas son las cosas que restaba mencionar, pues comúnmente se consideran causas la naturaleza, la necesidad y el azar, pero también la inteligencia y todo lo que es causado por el hombre. 438 Además, cada hombre

delibera acerca de las cosas que él mismo puede realizar.

Y no puede haber deliberación en las ciencias<sup>439</sup> preci- 1112b sas<sup>440</sup> y autónomas; por ejemplo, en las letras<sup>442</sup> (no vaci- 1112b sas<sup>440</sup> y autónomas; por ejemplo, en las letras<sup>442</sup> (no vaci- 1112b sas<sup>440</sup> y autónomas; en efecto, acerca de cómo deben escribirse); en cambio, deliberamos acerca de las cosas que se producen por obra de nosotros aunque no siempre del mismo modo; por ejemplo, en las cuestiones de medicina o crematística; y deliberamos] más en la navegación que en la gimnástica, en 5

<sup>431.</sup> Las cuales son invariables.

<sup>432.</sup> Las partes del orden del universo no son, por cierto, invariables, pero sí es invariable, y eterna, la estructura del conjunto.

<sup>433.</sup> De un cuadrado.

<sup>434.</sup> Por ser, en la visión de Aristóteles, abstracciones, las entidades matemáticas y sus propiedades son invariables y, por eso, eternas.

<sup>435.</sup> Parece tratarse aquí de la forma de accidentalidad de lo que acontece «espontáneamente» en el sentido de «apò tầutomátou», noción que en Phys II vi se distingue de la de azar (thýkhē), considerado a continuación. Cf. también Met VII ix.

<sup>436.</sup> Esto es, el azar (týkhē) como forma de la causalidad accidental en tanto afecta, de modo favorable o desfavorable, fines humanos. Cf. los lugares de *Phys* y de *Met* mencionados en la nota precedente.

<sup>437.</sup> Algunos editores trasladan estas líneas (1112a29-30) a a33, a continuación de «todo lo que es causado por el hombre».

<sup>438.</sup> Aristóteles cita en forma parecida esa clasificación de las cau-

sas también en otros textos; cf. por ejemplo, Met VII vii 1032a12-13 (donde en lugar del azar figura «tâutómaton»; cf. la nota 435). – Del campo de lo deliberable se ha excluido, en las líneas precedentes, todo cuanto depende de la naturaleza, de la necesidad y de la casualidad; lo deliberable se sitúa entonces en el ámbito de lo que depende de «la inteligencia y todo lo que es causado por el hombre» (esto abarca la acción y la producción; cf. An Post II xi 94b34-95a9.); más abajo (1112b3) precisa que ello solo en tanto la actividad humana se desenvuelve en el marco de una regularidad relativa.

<sup>439.</sup> La palabra «ciencia» (epistémē) tiene aquí el sentido amplio senalado en la nota 5.

<sup>440.</sup> Acerca del grado de precisión o exactitud (akribeia) de las ciencias, cf. «Introducción», 4, en particular la nota 25.

<sup>441.</sup> Aristóteles no habla en ningún otro lugar del corpus acerca de la condición de autónoma (aútarkes, cf. la nota 104) de una disciplina, si acaso se trata de algo diferente de la precisión (akríbeia) que en ella es posible. Del contexto parece desprenderse que una disciplina es tanto más autónoma cuanto más libre está su ejercicio de la incidencia de factores contingentes; en esa medida sus reglas permiten prever mejor las situaciones de aplicación, de modo que el grado de incertidumbre o de vacilación es menor.

<sup>442.</sup> Esto es, en la *tékhnē grammatik*e; cf. la nota 290, y la nota 86 de la «Introducción».

<sup>443.</sup> No se producen siempre del mismo modo (mè hosaútōs aei), aunque tampoco de una manera enteramente aleatoria, pues poco más arriba (d26-27) se han excluido las dos formas de la causalidad accidental. Se trata, por tanto, del ámbito de la regularidad relativa, en el que si bien hay siempre un grado de incertidumbre, es posible, no obstante, atender a lo que ocurre en la mayoría de los casos (tò hôs epì tò poly), como se precisa poco más abajo (b8-9).

la medida en que su precisión es menor; y del mismo modo en las restantes, pero más en las artes<sup>144</sup> que en las ciencias, pues en aquellas dudamos más.

La deliberación [se da] en [el ámbito de] las cosas que ocurren las más de las veces [de determinado modo]<sup>445</sup> pero es incierto cómo resultarán y en las que [eso]<sup>446</sup> es indeterminado. Y para asuntos de importancia recurrimos a consejeros cuando no confiamos en que nosotros mismos seamos capaces de discernir.

Y no deliberamos acerca de los fines sino acerca de las cosas que llevan a los fines, 447 pues ni el médico delibera acerca de si ha de curar ni el orador acerca de si ha de per suadir ni el político acerca de si ha de producir una buena legislación; ni ninguno de los demás [lo hace] acerca del fin, sino que, una vez que han puesto el fin, miran cómo y por medio de qué cosas se dará, y si parece que a través de muchas, examinan por cuál [se dará] más fácilmente y mejor, y si se lo alcanza a través de una sola, cómo se dará a través de ella, y esta [a su vez] por cuál, hasta que llegan a la causa primera, que es la última en el descubrimiento. 448

Pues el que delibera parece buscar y analizar del modo dicho, como en [la construcción de] una figura geométrica<sup>49</sup> (es claro que no toda búsqueda es deliberación; por ejemplo, [en el caso de] las matemáticas;<sup>450</sup> pero toda deliberación es búsqueda), y lo que es último en el análisis [del geómetra] es lo primero en la generación. Y [los que deliberan,] si tropiezan con algo imposible, se detienen; por ejemplo, si hace falta dinero y no es 25 posible obtenerlo; pero si parece posible, emprenden la acción.

Son posibles las cosas que podrían ser hechas por nosotros; las [que pueden ser hechas] por nuestros amigos en cierto modo pueden ser hechas por nosotros, pues el principio está en nosotros.

A veces lo que se busca son los instrumentos y a veces su uso; del mismo modo en los restantes casos:<sup>451</sup> a veces se bus- 30 ca el medio, a veces el modo o mediante qué.<sup>152</sup>

Parece, por tanto, que, como hemos dicho, 453 el hombre es el principio de las acciones; y la deliberación se refiere a las cosas que él mismo puede realizar, y las acciones [se cumplen] con vistas a otras cosas, pues no se podría deliberar acerca del fin sino acerca de las cosas que llevan a los fines; 154 tampoco, por cierto, acerca de las cosas particulares; por ejemplo, si esto es pan o si está cocido como se debe, 1113a pues esas cosas son propias de la percepción; y si se deliberara siempre, se iría al infinito. 455

<sup>444.</sup> Algunos editores prefieren leer «dóxa» (= «opiniones») en lugar de «tékhna» (= «artes») porque en el contexto ya la palabra «epistêmies es usada en un sentido amplio, que incluye a las artes.

<sup>445. «</sup>Las cosas que ocurren las más de las veces» = «tà hōs epí ib pob/»; la expresión ha sido empleada para caracterizar la índole de la materia de la reflexión ética; cf. supra, I iii 1094b21.

<sup>446.</sup> El sujeto tácito puede ser «el resultado». Rassow supone «</br>

hôs deî>» = «cómo se debe [proceder]». -En la línea siguiente, «consejeros» = «sýbouloi», cognado de «bouló» y «boúleusi» = «deliberación».

<sup>447.</sup> Esto es, acerca de los medios. Como se señala en las líneas que siguen, para la deliberación el fin tiene el carácter de un punto de partida dado.

<sup>448.</sup> Acerca del razonamiento deliberativo en la actividad productiva y práctica, cf. «Introducción», 8.

<sup>449.</sup> Esto es, dado el fin de construir una figura geométrica, el geo-

metra analiza sus propiedades y define así los pasos que debe dar en el trazado. Cf. Met IX ix 1051 a21-29.

<sup>450.</sup> Las matemáticas son una ciencia «precisa» y «autónoma» (cf. las notas 440 y 441) en la que no hay espacio para la contingencia ni, por tanto, para la deliberación.

<sup>451.</sup> Todo ello parece concernir a las artes; el caso que se pasa a considerar parece ser el de la acción.

<sup>452.</sup> Algunos editores leen « $d\hat{e}$ » (= «por tanto») en lugar de « $\hat{e}$ » (= «o»): «el modo en que, por tanto, [se lo puede obtener] por medio de qué cosa».

<sup>453.</sup> Poco más arriba, en b28.

<sup>454.</sup> Esto es, los medios.

<sup>455.</sup> Cf. supra, I ii 1094a20-21. – Ya se ha dicho (1112b19) que el razonamiento deliberativo se detiene en una «causa primera», dada, sin duda, inmediatamente a la percepción.

Lo que se delibera y lo que se elige son lo mismo, excepto que lo que se elige está ya delimitado, pues lo que se elige es lo decidido tras la deliberación. 1566

Pues todos nos detenemos en la búsqueda de cómo hemos de actuar tan pronto como hemos hecho remontar el principio hasta nosotros mismos, esto es, a la parte de nosotros que es la directiva, 457 pues es ella la que elige. Eso es evidente también por las antiguas formas de gobierno que Homero represento los reyes anunciaban al pueblo lo que habían elegido. 458

Y como lo que se elige es lo que se apetece y se delibera entre las cosas que dependen de nosotros, la elección será un apetito deliberado de las cosas que dependen de nosotros pues, al decidir después de deliberar, apetecemos de acuer do con la deliberación. 459

Queda explicada, pues, en líneas generales, la elección, la clase de cosas a que se refiere y que [lo es] de las cosas que conducen a los fines.

## IV

Hemos dicho<sup>460</sup> que el querer<sup>461</sup> recae en el fin, pero unos opinan que [recae] en el bien,<sup>462</sup> y otros que en el bien apa-

rente. Los que dicen que lo que se quiere es el bien, se ven llevados a la conclusión de que no es querible lo que quiere el que no elige bien (pues si fuera querible, también sería bueno; que no elige bien (pues si fuera malo); y los que dicen que 20 pero si fuera aquel el caso, 463 sería malo); y los que dicen que 20 lo que se quiere es el bien aparente, [se ven llevados a] que no hay nada que por naturaleza sea querible, sino que para cada uno [lo es] lo que le parece tal; 464 y a uno le parece [serlo] una cosa, y a otro, otra, y, llegado el caso, [les pueden parecer buenas] cosas contrarias.

Pero si esas [consecuencias] no nos satisfacen, cono se deberá decir que lo que es querible en verdad y en sentido absoluto es el bien, pero que para cada cual [lo es] el bien aparente? Por tanto, para el bueno, [lo es] el bien de ver-25 dad, pero para el malo [es bueno] lo que fuere (a la manera en que, en el caso de los cuerpos, para los que se hallan en buen estado [físico] son saludables las cosas que de verdad son tales, pero para los enfermizos lo son otras; lo mismo [en el caso de] las cosas amargas, las dulces, las calientes, las pesadas y cada una de las demás).

En efecto, el bueno juzga bien de cada cosa, y en cada una 30 de ellas se le manifiesta la verdad. Pues para cada hábito hay cosas bellas y agradables que le son propias, y tal vez el virtuo-so se distingue más que nada por ver la verdad en cada cosa, como si fuera norma y medida de ellas. 465 En el común de los hombres el engaño se origina, a lo que parece, a causa del placer, pues [el placer] se muestra como un bien, aunque no lo 11136 es; eligen, pues, lo agradable como si fuera un bien, y evitan el dolor como un mal.

<sup>456.</sup> Cf. supra, ii 1112a17-18.

<sup>457.</sup> La «parte» directiva (tò hēgoúmenon) es el intelecto (noûs) práctico movido por el apetito (órexiò); cf. infra VI ii 1139a35-b5; IX viii 1169a17. 458. Es claro que los reyes corresponden a la parte directiva (tò hēgoúmenon).

<sup>459.</sup> El apetito (*órexis*) es siempre el apetito del fin, pero una vez que la deliberación ha mostrado la secuencia de medios que llevan a él y el agente se ha decidido por ellos, el apetito, que por eso es ya «querer» (*boúlēsis*), recae en el conjunto de medios y fin.

<sup>460.</sup> Supra, en iii 1111b26-30.

<sup>461. «</sup>El querer» =  $boúl\bar{e}sis$ ; cf. la nota 417.

<sup>462.</sup> Cf. Platón, Gorgias, 468a-e.

<sup>463.</sup> Esto es, si se tratara de lo que quiere el que no elige bien.

<sup>464.</sup> Lo que le parece querible; cf. infra, V ix 1136b7-8.

<sup>465.</sup> La medida no es, pues, el hombre sin más, lo que llevaría a la doctrina protagórica del homo mensura (a la que parece que se hace alusión aquí) sino el hombre virtuoso.

V

Puesto que lo querido es el fin, y lo que se delibera y elige son los [medios] que llevan al fin, [habrá que decir que] las acciones referidas a estos estarán en conformidad con 5 la elección y serán voluntarias; el ejercicio de las virtudes se refiere a ellos; por tanto, también la virtud depende de noso. tros, 466 y asimismo la maldad, pues en los casos en que depen. de de nosotros el actuar, también depende de nosotros el no actuar, y donde está el no, también está el sí. De modo que si el actuar, cuando es noble, depende de nosotros, también el no actuar, cuando es vergonzoso, dependerá de nosotros; y 10 si depende de nosotros el no actuar cuando es noble, depende de nosotros también el actuar cuando es vergonzoso; y si depende de nosotros realizar las acciones nobles y las vergons zosas, y asimismo [depende de nosotros] no realizarlas (y en eso consistía ser bueno y ser malo), 467 de nosotros dependerá. entonces, ser [hombres] buenos o malos.

La afirmación de que

nadic es voluntariamente malvado ni feliz involuntariamente ma

parece en parte falsa y en parte verdadera; en efecto, nadie es feliz involuntariamente, pero la maldad es voluntaria. Si no, habría que poner en tela de juício lo que acabamos de decir y negar que el hombre es principio y progenitor de sus acciones como [lo es] también de sus hijos.

Pero si ello es claro y no podemos remontarnos a otros

principios que no sean los que están en nosotros, entonces las acciones cuyos principios están en nosotros dependerán de nosotros y serán voluntarias.

Parece atestiguar todo eso cada uno en el ámbito privado y los propios legisladores, pues castigan y penan a los que cometen acciones malas si no ha sido por la fuerza o por una ignorancia de la que no eran causantes; 470 y honran a los 25 que realizan acciones buenas, y ello a fin de alentar a estos y refrenar a los otros. Desde luego, nadie alienta a realizar acciones que ni dependen de nosotros ni son voluntarias, como que sería vano intentar disuadirnos de que experimentemos calor, dolor, hambre o cualquier otra cosa así, pues no por eso las padeceremos menos. Y se castiga aun por el propio 30 hecho de ignorar si se cree que se es causante de la ignorancia; así, para los ebrios la pena es doble, 471 pues el principio [está] en uno, ya que [se es] dueño de no embriagarse, y eso <sup>172</sup> es la causa de la ignorancia. También se castiga a los que ignoran alguna de las cosas que las leyes establecen, y que se deben conocer y no son arduas. 473

Y lo mismo en todas las demás cosas que se considera que 1114a

<sup>466.</sup> Esto es: como las acciones que recaen en los medios son voluntarias, y la actividad virtuosa recae en los medios, entonces la actividad virtuosa es voluntaria.

<sup>467.</sup> El uso del imperfecto parece implicar la referencia a un lugar, dificil de precisar, de lo que precede. Podría tratarse de una remisión a lo que se da a entender a lo largo de los capítulos ii y iv del libro II. 468. Verso de un autor desconocido que podría ser Epicarmo. Es citado en el diálogo pseudoplatónico Acerca de lo justo, 374 a.

<sup>469.</sup> Quizás Aristóteles piense en los mencionados supra, en iii 1112a31-33: la necesidad, la naturaleza y el azar.

<sup>470.</sup> Puesto que en ese caso no corresponde el reproche; cf. supra, i, en particular, 1110b18-1111a21. – Aquí y en las ulteriores ocurrencias, «causante» traduce «aítios», palabra que también podría verterse por «responsable», pero parece mejor evitar las connotaciones modernas de este adjetivo.

<sup>471.</sup> Eso establecía la legislación de Pítaco de Mitilene. La pena para quien cometía un delito estando ebrio era doble: por un lado, porque estaba ebrio, y por otro, porque la ebriedad, decidida por él, lo había hecho delinquir. Cf. Rhet II xxv 14021/9-12; Pol II xii 12741/918-23, donde Aristóteles le reprocha a Pítaco falta de indulgencia hacia los ebrios.

<sup>472. «</sup>Eso» = el estado de ebriedad. - Cf. supra, i 1110b24-27.

<sup>473.</sup> Seguramente no debe entenderse que se castigue el solo hecho de ignorar, sino el delito cometido a causa de la ignorancia de la ley.

se ignoran por negligencia, y eso porque se supone que depende de ellos no ignorarlas, pues son dueños de poner atención

Pero acaso se trata de [un hombre] de índole tal que no presta atención. Fra Mas ellos mismos son causantes de haber llegado a ser tales por vivir en la dejadez, y de ser injustos o intemperantes unos por actuar mal y otros por pasar el tiempo dedicados a la bebida y a cosas así: es, en efecto, el ejercicio de la respectiva clase de acciones lo que los hace tales. Eso resulta claro en los que se preparan para una competencia o para la acción que fuere, pues pasan el tiempo ejercitándose. Por tanto, ignorar que los hábitos nacen de las prácticas respectivas es propio de un [hombre] completamente necio.

Además, es ilógico [pensar] que el que comete injusticia no quiera ser injusto, ni intemperante el que vive en la intemperancia. Si alguien, sin ignorarlo, realiza [actos] por los que se hará injusto, será injusto voluntariamente; pero por más que lo quiera, no dejará de ser injusto y se volverá justo; tampoco el caso, estará enfermo voluntariamente, por vivir de manera incontinente y desobedecer a los médicos: en cierto momento le era posible no enfermar, pero ya no le es posible una vez que se abandonó, tal como al que arrojó una piedra tampoco le es posible ya recuperarla pese a que dependía de él tomarla <y arrojarla>,477 pues el principio [estaba] en él. Así, aun al 20 injusto y al intemperante al principio les era posible no llegar a ser tales, y por eso lo son voluntariamente; mas una vez que llegaron a serlo, ya no les es posible no serlo.

Y no solamente los males del alma son voluntarios, sino

que en algunos [hombres] lo son también los del cuerpo, por lo que también se los censura. Pues a los que son feos por lo que también se los censura, pero sí a los que lo son por falta de ejercicio y de cuidado. Lo mismo [ocurre] con la debilidad y los defectos físicos, pues nadie le haría reproches al que es 25 ciego de nacimiento o a causa de una enfermedad o de un golpe, sino que más bien sentiría conmiseración por él; pero todos censurarán al que lo es a causa de la ebriedad o de alguna otra clase de intemperancia. Por tanto, entre los males del cuerpo se censuran los que han dependido de nosotros, pero no los que no han dependido de nosotros. Y si es así, 30 también en los otros casos, las maldades censuradas serán las que dependen de nosotros.

Si alguien dijera<sup>179</sup> que todos tienden al que se les aparece como bien<sup>480</sup> y que no son dueños de la manera en que las cosas se les aparecen,<sup>481</sup> sino que, según como es cada uno, tal se le aparece el fin,<sup>482</sup> [cabe responder:] pues bien, si cada uno es, 11146 en cierto modo, causante del hábito que tiene,<sup>483</sup> también será, en cierto modo, causante él mismo de la manera en que se le aparecen las cosas; si no, nadie sería el causante de su propio mal obrar, sino que realizaría esos [actos] por ignorancia del

<sup>474.</sup> Objeción posible a lo que se acaba de decir, según la cual el modo de ser podría excusar la falta.

<sup>475.</sup> Debe entenderse sin duda que se trata de «los hombres de esa índole».

<sup>476.</sup> De acuerdo con la doctrina, reiteradamente expuesta, de que son las acciones las que forman el *êthos*, el modo de ser, de un hombre.

477. Eliminado por Bywater.

<sup>478.</sup> Como en otros casos, y según se señala expresamente poco más abajo, la censura es prueba de que tácitamente se imputa una responsabilidad.

<sup>479.</sup> La estructura del párrafo que se inicia aquí, es discutida. Aristóteles parece considerar en él dos objectiones posibles a lo que acaba de sustentar: una es expuesta en 1114a-31-b1 y respondida en 1114b1-5; la otra es expuesta en 1114b5-12 y respondida en b12-25.

<sup>480.</sup> Cf. supra, I i 1094a1-3.

<sup>481.</sup> En este párrafo, el giro «la manera en que las cosas se les aparecen» traduce «phantasú», palabra cuyo sentido no es aquí, por cierto, «imaginación», sino aquel en que se lo emplea en De an III iii 428b18-30 y cuya expresión en castellano reclama, según creo, tal perífrasis.

<sup>482.</sup> Cf. supra, iv 1113a22-33.

<sup>483.</sup> Puesto que los hábitos que constituyen el modo de ser se forman a través de acciones voluntarias.

fin, 484 pensando que mediante ellos obtendrá el máximo bien.

Y [podría decirse también] 185 que la tendencia hacia el fin no es elegida por uno, sino que uno debe haber nacido pose yendo, por así decirlo, un «ojo» mediante el cual juzgar acertadamente y elegir el bien verdadero; y que estará naturalmente bien dotado el que por naturaleza posea eso bien, pues es lo más grande y más bello, y no puede ser tomado ni aprendido de otro, sino que, como se lo ha recibido de nacimiento, tal se lo conservará, y que estar bien y bellamente dotado de nacimiento en eso, es la índole natural completa y verdadera. Por cierto, si eso fuera verdad, ¿por qué ha de ser la virtud más voluntaria que la maldad? Pues a ambos por igual, al bueno y al malo, el fin se les aparece y les es puesto por la naturaleza, o de cualquier otro modo, y actúan, del modo en que sea, refiriendo las demás cosas a aquel. 187

Entonces, sea que el fin no se le presente naturalmente a cada uno del modo que sea, sino que en algo dependa de él, o que el fin sea natural, de todas maneras, como el virtuoso realiza voluntariamente las demás acciones, 1888 la virtud es ve. 20, luntaria, y no es menos voluntaria la maldad, pues asimismo al malo le es dado ser causa en las acciones, 1890 aun cuando no lo sea en el fin. Entonces, si, como decimos, las virtudes son voluntarias (somos, en efecto, concausas de nuestros hábitos en

cierto modo, y por ser de determinada cualidad nos proponemos un fin de determinada cualidad), también los vicios serán voluntarios, pues el caso es igual.<sup>490</sup>

Acerca de las virtudes en general hemos señalado, pues, en líneas generales su género; que son medianías y que [son] hábitos; que de por sí propenden al ejercicio de los actos de los que se han originado; que dependen de nosotros y son volintarias, y que [obran] como la razón correcta lo manda. 491

Pero las acciones no son voluntarias de igual modo que los 30 hábitos, pues de las acciones somos dueños desde el principio hasta el fin si conocemos las [circunstancias] particulares; 402 en cambio, de los hábitos, somos dueños solo del principio, pero su crecimiento en particular 403 no es cognoscible, como [ocurre] 1115a en las enfermedades; 404 pero como dependía de nosotros ejercerlos de esta o de aquella manera, por eso son voluntarios.

Retomemos [el tratamiento de] cada una de las virtudes 195 y digamos qué son, la clase de las cosas a que se refieren 5 y cómo. A la vez se hará manifiesto también cuántas son. Y primero [hablaremos] de la valentía.

#### VI

Ya ha quedado claro,  $^{496}$  pues, que [la valentía] es una medianía entre el temor y la osadía.  $^{497}$  Y es evidente que

<sup>484.</sup> Por ignorancia del fin o del bien verdaderos.

<sup>485.</sup> Una nueva objeción posible, que no es del todo clara en sus detalles, como no lo es tampoco la respuesta que se le da.

<sup>486.</sup> La objeción, supone, en contraste con la visión aristotélica (cf. II i 1103a18-19), que la virtud es natural y no adquirida.

<sup>487.</sup> Esto es, refiriendo los medios al fin, lo cual parece implicar, a los ojos de Aristóteles, el carácter voluntario de la acción. Así que, aun cuando la visión del bien fuera natural, las acciones regidas por esa visión serían, sin embargo, voluntarias, en la medida en que para alcanzar el fin es menester apelar a medios.

<sup>488.</sup> Al parecer, las referidas a los medios.

<sup>489.</sup> También estas acciones parecen ser las relacionadas con los medios.

<sup>490</sup>. Algunos editores ponen a continuación de esto las líneas 1114b31-1115a3 con que se cierra el capítulo.

<sup>491.</sup> Algunos editores consideran que la última frase está fuera de lugar o es inauténtica.

<sup>492.</sup> Esto es, si no se trata de acciones realizadas en ignorancia, punto discutido supra, i 1110b31-1111a21.

<sup>493.</sup> Seguramente, su crecimiento en cada acto particular.

<sup>494.</sup> En las enfermedades cuyo progreso pasa inadvertido.

<sup>495.</sup> Se trata siempre de las virtudes éticas.

<sup>496.</sup> Se lo dijo en II vii 1107a33-b4.

<sup>497.</sup> El temor (phóbos) es «un pesar o una inquietud que deriva de

tememos las cosas temibles, y estas son, para hablar genen camente, los males. Por eso también se define el temor conne «expectativa de un mal». 198 Tememos, pues, todos los males por ejemplo, la mala fama, la pobreza, la enfermedad, la fa ta de amigos, la muerte. Pero no se piensa que el valiente lo sea en relación con todos ellos, pues algunos males deben sea temidos, y es noble, y no vergonzoso, hacerlo; por ejemple la mala fama. En efecto, el que la teme es hombre honrado y vergonzoso, y el que no la teme, desvergonzado. A este al 15 gunos lo llaman «valiente» de manera metafórica, pues tiene un elemento de semejanza con el valiente, pues tampoco el valiente tiene temor. Acaso no deban temerse la pobrezani la enfermedad ni en general las cosas que no derivan de la maldad ni son causadas por uno. Mas tampoco el que no teme esas cosas es valiente; también a ese lo llamamos así 20 por similitud, pues algunos, a pesar de ser cobardes en los peligros de la guerra, son generosos, y ante la pérdida de di nero tienen entereza. Por cierto, tampoco se es cobarde si se teme un acto de violencia contra los hijos y la esposa, o la en vidia o alguna otra cosa de esa clase. Tampoco es valiente lun

hombre por mostrarse osado cuando se lo está por castigar ¿Cuáles son, entonces, las cosas temibles con que se re 25 laciona el valiente? ¿No serán acaso las más grandes? Nadie soporta, en efecto, las cosas terribles mejor que el valiente Ahora bien: la más temible es la muerte, pues es un límite, y. según se cree, para el muerto no hay ya ni bien ni mal alguno.499 Mas se creería también que el valiente no lo es ante la

la imaginación de un mal futuro que puede causar destrucción o dolor»; en particular, destrucciones o dolores grandes e inminentes (Rhet II v 1382a21-22; 22-25). La osadía (thárre) es lo opuesto al temor; la confianza que le es propia deriva de la representación de que los factores de salvación están cerca, y las cosas temibles no existen o están lejos (Rhet III v 1383a16-18).

muerte en cualquier [situación], por ejemplo, [ante la muerte] muerte a muerte en en el mar o a causa de enfermedades. 500 ¿[Ante la muerte] en en en mariej en qué situaciones [se es valiente], entonces? ¿No será acaso en que se dan en la guerra, esto es, 30 jas más nobles? Tales son las que se dan en la guerra, esto es, 30 en el peligro más grande y más noble. Concuerdan con esto en la con esto los finances públicos que [se tributan] tanto en las ciudades cuanto junto a los monarcas.

Por tanto, en sentido propio se llamará «valiente» al que go tiene miedo ante la muerte noble y todos los riesgos súbi-10s que acarrean muerte, y tales son sobre todo los [riesgos] 35 de la guerra. Aunque el valiente tampoco siente miedo en el 11156 mar y en las enfermedades, mas no a la manera en que [no lo sienten] los marinos, pues aquel desecha la salvación y tolera mal una muerte así;501 estos, en cambio, a causa de su expenencia, conservan la esperanza. Al mismo tiempo, [el valiente] se comporta virilmente en [situaciones] en las que es posible defenderse o en las que morir es noble, pero en los desastres 5 de aquella clase<sup>502</sup> no se da ni lo uno ni lo otro.

#### VII

Lo temible no es lo mismo para todos; pero decimos<sup>503</sup> también que [hay] algo [temible que está] por encima del hombre; eso es, por tanto, temible para cualquiera; al menos para cualquiera que tenga sensatez. Pero las cosas [temibles] que están en los límites de lo humano difieren en magnitud y en el más y el menos; de igual modo las cosas que pueden 10 suscitar osadía. El valiente es impertérrito como [un] hombre

<sup>498.</sup> Cf. Platón, Protágoras 358d; Laques 198b.

<sup>499.</sup> Cf. la nota 180.

<sup>500.</sup> Cf. Platón, Laques 191 d-e.

<sup>501.</sup> Una muerte que no es noble y carece de gloria, como se subraya más abajo, porque no es posible actuar y no hay una causa.

<sup>502.</sup> Como las enfermedades o los naufragios.

<sup>503.</sup> Cf. supra, i 1110a23-25.

[puede serlo]. Por tanto, temerá aun tales cosas, 504 pero las resistirá como se debe y como la razón [lo dice], con vistas a lo noble, 505 porque ese es el fin de la virtud.

Pero se pueden temer esas cosas más o menos, y aun te si mer las cosas que no son temibles como si fueran tales. Los errores se dan o porque [se teme] lo que no se debe o porque no [se teme] como se debe o porque no [se teme] cuando [se debe] o por alguna cosa de esa clase; de igual modo en cuanto a las cosas que suscitan osadía.

Así pues, el que soporta y teme lo que se debe y con el fin que se debe, y [lo hace] como [se debe] y cuando se debe, y se siente osado de igual manera, es valiente.

(Pues el valiente padece y actúa como [la situación] lo merece y como la razón lo indica. Y el fin de toda actividad se ajusta al hábito, <y para el valiente la valentía es algo no ble>;<sup>506</sup> y también el fin es tal, pues cada cosa se define por el fin; por tanto, con vistas a lo noble soporta y realiza el valiente los actos conformes a la valentía.)<sup>507</sup>

De los que incurren en el exceso, el que [lo hace] por fal-25 ta de temor, carece de denominación (ya hemos dicho antes que [en este terreno] muchas cosas carecen de denominación, pero sería una especie de insano o un ser insensible al dolor si nada temiera, «ni un terremoto ni una tempestad», como se dice de los celtas. 509 El que se excede en osadía ante lo temible, es osado. El osado es tenido también por jactancioso y simulador de valentía: al menos, quiere mostrarse tal como el valiente en 30 relación con las cosas temibles, y por eso lo imita en las [situaciones] en que puede; 510 por eso la mayoría de ellos son osados y cobardes a la vez, 511 pues en esas [situaciones] se sienten primero animosos, pero después no soportan las cosas temibles.

El que se excede en el temor es el cobarde; en efecto, va con el el temer las cosas que no se deben temer, de la mane-35 ra en que no se debe [temer] y todas las demás [especificaciones] de esa clase. Y se queda atrás en osadía, pero es noto-1116a río más que nada por los excesos [de temor que manifiesta] en las [situaciones] dolorosas. Así pues, el cobarde es propenso a la desesperación, pues teme todas las cosas. El valiente al conrario, pues sentir osadía es propio del esperanzado. 512

El cobarde, el osado y el valiente se refieren, pues, a las mismas cosas, pero se comportan respecto de ellas de diferenste manera, pues los primeros incurren en exceso y en defecto, y el otro está en el medio y como es debido. Los osados son precipitados y dispuestos antes de los peligros, pero cuando están en medio de ellos retroceden; en cambio, los valientes son persistentes en las acciones y, antes de ellas, calmos.

Como hemos dicho, pues, la valentía es una medianía respecto de las cosas que suscitan osadía y temor, [y ello] en las situaciones dichas; <sup>513</sup> y [el valiente] elige [actuar] y soporta [el peligro] porque es noble [hacerlo] y vergonzoso no [hacerlo]. Pero morir porque se huye de la pobreza, de la pena amorosa o de alguna [otra] cosa penosa, no es propio del valiente sino más bien del cobarde, porque es debilidad huir de las cosas

<sup>504.</sup> Las que están dentro de los lindes de lo humano (aparte de las que están por encima de la resistencia humana).

<sup>505.</sup> O «a lo bello» (= «kalón») del acto. En el valiente parece interesar el valor de la acción en sí misma, y no por el deseo de una recompensa o el temor a un castigo, etcétera, como en las formas de valentía consideradas en el capítulo que sigue, las cuales implicarían una suerte de heteronomía que Aristóteles ve como extraña a la verdadera virtud.

<sup>507.</sup> Esto es -simplificando el razonamiento- la forma se corresponde con el fin; la valentía es noble; por consiguiente, el fin de la valentía es noble.

<sup>508.</sup> Supra, en II vii 1107b1-2.

<sup>509.</sup> Aristóteles habría tomado de la Historia de Éforo la noticia, refleja-

da en la Geografía de Estrabón VII ii, de que los celtas, a fin de acostumbrarse a no tener miedo, dejarían que las aguas inundasen sus casas.

<sup>510.</sup> Esto es, en las situaciones en las que no hay verdadero riesgo.

<sup>511.</sup> La expresión traduce un solo adjetivo (compuesto): «thrasýdeiloi».

<sup>512.</sup> Cf. la nota 497.

<sup>513.</sup> Probablemente las mencionadas supra, en 1115 a 29-35.

15 que acarrean dolor y enfrentar la muerte no porque [hacerlo] sea noble sino porque se huye de un mal.<sup>514</sup>

## VIII

La valentía es, pues, una cosa tal; pero también se llaman [así] otras cinco modalidades.

[1] En primer lugar, la [valentía] civil, pues es la que más se asemeja. 515 Se admite, en efecto, que los ciudadanos enfrentan los peligros a causa de los castigos que las leyes establecen, y de las censuras, y por los honores. 516 Por eso se tiene por más valientes a aquellos [pueblos] en los cuales se deshonra a los cobardes y se honra a los valientes. 517 Y Homero representa también como tales, por ejemplo, a Diomedes y a Héctor:

Polidamante será el primero en hacerme reproches;<sup>518</sup>

y <Diomedes:>519

Pues Héctor dirá alguna vez, arengando a los troyanos: «Por mí el hijo de Tideo». 520

Esta [forma de valentía] es la que más se parece a la señalada antes, porque se da a causa de una virtud; es, en efecto. por vergüenza<sup>321</sup> y por un deseo de lo noble (esto es, del honor), y por huir de la infamia porque es algo vergonzoso. En la misma [clase] se podría colocar a los que son obligados por 30 sus gobernantes [a mostrarse valientes], pero [en realidad les] son inferiores,<sup>522</sup> por cuanto no lo hacen por vergüenza sino por temor, y no huyen de la vergüenza sino del dolor; pues los señores los obligan, como [lo hace] Héctor al decir:

aquel al que yo sorprenda huyendo asustado de la lucha difícilmente podrá huir de los perros.<sup>523</sup>

Y los que fijan [a sus hombres] puestos en la primera lí- 11166 nea y los golpean si retroceden, 524 hacen lo mismo; y también los que los forman delante de las trincheras o de cosas semejantes, pues todos ellos fuerzan. Ahora bien: no se debe ser valiente por la fuerza, sino porque es noble [serlo].

[2] También la experiencia en cada clase de cosas es tenida por valentía. De ahí que Sócrates pensase que la valentía 5 es ciencia. <sup>525</sup> Y tienen esa cualidad unos en unas cosas y otros en otras, pero en las guerreras, los soldados. <sup>526</sup> Es sabido que en la guerra hay muchas falsas alarmas, que aquellos

<sup>514.</sup> Aristóteles condena, pues, el suicidio.

<sup>515.</sup> La que más se asemeja a la valentía en sentido propio, caracterizada en el capítulo precedente.

<sup>516.</sup> Esto es, por temor a los castigos y a la censura en caso de comportarse cobardemente, y por el deseo de alcanzar los honores que en las ciudades se les rinden a los valientes.

<sup>517.</sup> Cf. Pol VII ii 1324b9-22, donde se mencionan varios ejemplos.

<sup>518.</sup> Ilíada XXII 100.

<sup>519.</sup> Eliminado por Bywater.

<sup>520.</sup> Ilíada VIII 148-149. El segundo verso se completa con: «huyó para refugiarse en las naves».

<sup>521.</sup> Acerca de la vergüenza ( $aid\tilde{o}s$ ), cf. IV ix. Como se ha visto (II vii 1108a31-32), para el propio Aristóteles la vergüenza no es estrictamente una virtud; cf. infra IV ix 1128b10.

<sup>522.</sup> Inferiores a los que son valientes en el sentido que se acaba de comentar.

<sup>523.</sup> Iliada, II 391, 393; el que allí habla es en realidad Agamenón; pero en XV 348-351 Héctor dice algo parecido, lo cual debe de explicar el error de Aristóteles, que, como es sabido, cita los versos homéricos de memoria.

<sup>524.</sup> Como según Herodoto (VII ccxxiii) procedieron los persas en la batalla de las Termópilas.

<sup>525.</sup> Cf. Jenofonte, *Memorabilia*, III ix 1-3; pero Aristóteles debe de estar pensando más bien en lugares como Platón, *Laques*, 199*a*; *Protágoras* 350*a*; 360*d*.

<sup>526.</sup> Los soldados profesionales, sin duda, esto es, los mercenarios, a los que las ciudades griegas recurrían a menudo en el siglo IV a. C.

conocen mejor que nadie; aparecen entonces como valientes porque los demás no saben cuáles son. Además, en virtud de la experiencia, son los que mejor pueden atacar y defender 10 se, porque son capaces de usar las armas y están provistos de las más eficaces que hay para atacar y para defenderse Combaten, pues, como [hombres] armados contra [hombres] inermes o como atletas contra aficionados. Pues también en los certámenes de esa clase<sup>527</sup> los más aptos para la lucha no son los más valientes sino los más fuertes y los que tienen los 15 cuerpos mejores. Pero los soldados [profesionales] se acobardan cuando el peligro es demasiado grande y son superados en número y en pertrechos; son, en efecto, los primeros en batirse en retirada, mientras que los contingentes de ciudada nos resisten hasta morir, que es precisamente lo que ocurrio en el [combate del] templo de Hermes, 528 pues para los unos 20 huir es vergonzoso, y [es] preferible la muerte a semejante salvación; los otros, en cambio, al comienzo enfrentaban el peligro por creerse más fuertes, pero al advertir [cuál es la situación] huyen, porque le temen más a la muerte que a la vergüenza. Pero el valiente no es así.

[3] Aun la impulsividad<sup>529</sup> se incluye en la valentía, pues se tiene por valientes también a los que por impulsividad [actúan] como las bestias que se lanzan contra los que las hirieron, [y ello] porque también los valientes son impulsivos; la impulsividad es, en efecto, lo más impetuoso contra los peligros; de ahí que Homero [diga]:

infundió fuerza a su impetuosidad;<sup>530</sup> despertó su ánimo y su impetuosidad;<sup>531</sup> le subió áspero furor a las narices;<sup>532</sup>

le hirvió la sangre; 533

Todas las expresiones de esa clase parecen significar, en 30 efecto, la excitación y la fuerza de la impulsividad. Ahora bien: los valientes actúan a causa de la nobleza, y la impulsividad colabora con ellos; en cambio, las bestias [obran] a causa del dolor, esto es, porque se las ha herido, o por temor, puesto que cuando están en el bosque <o en el pantano>,534 no se acercan. No son, pues, valientes, porque se lanzan ha-35 cia el peligro a causa del dolor y de la impulsividad, sin prever nada terrible, pues en ese caso hasta los asnos serían valientes cuando tienen hambre, pues no se apartan del forraje 1117a aunque se los golpee.535 Y también los adúlteros, a causa del deseo, realizan muchos actos audaces. <No son valientes los empujados al peligro por el dolor o la impulsividad.>536 La [valentía] causada por la impulsividad parece ser la más 5 natural, y ser valentía cuando se le añaden elección y finalidad.537 Por cierto, también los hombres experimentan dolor

<sup>527.</sup> Los certámenes atléticos.

<sup>528.</sup> En el 353 a. C. los ciudadanos de Coronea intentaron, con la ayuda de mercenarios, expulsar a Onomarco, que se había adueñado de la acrópolis de la ciudad; los mercenarios huyeron, pero los ciudadanos murieron en el combate.

<sup>529. «</sup>Impulsividad» traduce, en este párrafo en particular, «thymó», palabra que regularmente hemos vertido como «impulso»; cf. la nota 60 de la «Introducción».

<sup>530.</sup> En la cita se mezclan dos lugares: Ilíada XIV 151 y XVI 529.

<sup>531.</sup> Combinación de Ilíada V 470, XV 232 y 594.

<sup>532.</sup> La cita concuerda parcialmente con *Odisea* XXIV 318, verso que no se refiere, sin embargo, a la impulsividad.

<sup>533.</sup> La expresión no se encuentra en el texto homérico que nos ha llegado, aunque sí en Teócrito XX 15.

<sup>534.</sup> Palabras puestas en duda por Bywater y por otros editores.

<sup>535.</sup> Reminiscencia de Homero, Ilíada XI 558-562. Cf. Platón, Laques 196e-197a.

<sup>536.</sup> Bywater y otros editores consideran, no sin razón, que la frase ha sido interpolada.

<sup>537.</sup> La impulsividad parece representar, por tanto, la forma natural  $(physik\hat{e})$  de la virtud que es la valentía; cf. VI xiii 1144b1-9.

cuando están irritados y placer cuando se vengan, <sup>538</sup> pero los que luchan por esas razones, aunque son combativos, no son valientes, porque no [actúan] a causa de la nobleza ni como [lo indica] la razón, sino a causa de la pasión. Con todo, tienen algo muy cercano [a aquellos].

[lo indica] la razón, sino a causa de la pasión. Con todo, fie [4] Por cierto, tampoco son valientes los confiados, 539 pues. si se muestran osados en los peligros, es porque han vencido muchas veces y a muchos. Pero tienen gran semejanza [con aquellos], porque unos y otros son osados; pero los valientes. lo son por las razones mencionadas;540 estos, en cambio, por creer que son los más fuertes y que nada podrían sufrir. (Una 15 cosa así hacen también los ebrios, pues se vuelven confiados.)541 Pero cuando no les ocurren cosas así,542 huyen. En cambio, es propio del valiente, como hemos visto, 543 soportar las cosas que son y que parecen temibles para un hombre, v porque es noble [hacerlo] y vergonzoso no [hacerlo]. Por eso también se considera propio del valiente estar más libre de temores y de inquietud en los peligros repentinos que en los manifiestos de antemano, pues [eso deriva] más del hábito 20 porque depende menos de la preparación. En efecto, los [actos previsibles también podrán decidirse mediante el cálculo y la razón, pero los repentinos [se deciden] según el hábito.

[5] También aparecen como valientes los que ignoran, <sup>544</sup> y no están lejos de los confiados, pero [les] son inferiores, por cuanto no tienen ningún mérito, mientras que aquellos, sí<sup>545</sup> y

por eso también resisten cierto tiempo; pero los que están enpor eso también resisten que [la situación] es distinta de lo que 25 gañados, 546 si advierten que [la situación] es distinta de lo que 25 sospechaban, huyen. Eso es precisamente lo que les pasó a los sospechaban, a los espartanos en la creencia de que argivos cuando atacaron a los espartanos en la creencia de que

eran sicionios. Hemos señalado, pues, las cualidades de los valientes y de los tenidos por valientes.

## IX

La valentía se refiere a la osadía y al temor, pero no de la misma manera a ambos, sino sobre todo a las cosas que 30 suscitan temor, pues el que no se inquieta en medio de ellas y suscitan temor, pues el que no se inquieta en medio de ellas y se comporta respecto de ellas como se debe, es más valiente que el que [lo hace] respecto de las que suscitan osadía. Se los que el que [lo hace] respecto de las que suscitan osadía. Se los lama «valientes», entonces, por soportar, como se ha dicho, la cosas dolorosas. Por eso la valentía es también penosa, y se la elogia con justicia, porque es más difícil soportar las cosas dolorosas que apartarse de las placenteras.

Con todo, cabría creer que el fin de la valentía es placentero, pero que lo que lo rodea lo obscurece, como pasa en los certámenes gimnásticos, pues para los púgiles el fin por el cual [combaten] —la corona y los honores— es plácentero, pero ser golpeado es doloroso, puesto que son de carne, y penoso, como todo su esfuerzo; y por ser muchas esas cosas, e insignificante el fin, no parecen tener nada de placentero.

Así pues, si también lo que concierne a la valentía es así, la muerte y las heridas serán dolorosas para el valiente, y

<sup>538.</sup> Cf. Reth II ii 1378b1-2; 8-10.

<sup>539.</sup> Esto es, los euélpides (literalmente, «los que tienen buena es peranza»): los animosos y optimistas que creen que lo que les va a ocurrir no puede ser sino algo bueno.

<sup>540.</sup> Supra, en vii 1115b11-24.

<sup>541.</sup> Cf. Reth II xii 1389a18-19.

<sup>542.</sup> Esto es, como ellos esperaban.

<sup>543.</sup> Supra, en vii 1115b11-24. El «como hemos visto» está implicado en el tiempo verbal empleado por Aristóteles.

<sup>544.</sup> Los que ignoran el peligro.

<sup>545.</sup> Cf. poco más arriba, 1117a10-11.

<sup>546.</sup> Los que están engañados acerca de la situación real y suponen que no hay riesgos.

<sup>547.</sup> Alusión a un episodio de la batalla de Corinto en el 395 a.C., narrado por Jenofonte (*Helénicas*, IV iv 10). Los espartanos usaban escudos con la sigma de los de Sición.

<sup>548.</sup> Supra, en vii 1115*b*7-13.

contra su voluntad, pero las soportará porque [hacerlo] es noble o porque es vergonzoso no [hacerlo]. Y cuanto más 10 posea la virtud toda y más dichoso sea, tanto más lo apesa dumbrará la muerte, pues para un hombre así, más que para nadie, la vida es valiosa, y precisamente él se desprenderá, a sabiendas, de los bienes más grandes, y eso es doloroso. Pero no será menos valiente, sino acaso más, porque en lugar de 15 aquellos [bienes] elige lo que en la guerra hay de noble. Así pues, no en todas las virtudes es dado un ejercicio agradable, salvo en la medida en que se toca el fin. 549

Tal vez nada impida que los mejores soldados no sean los de esa clase sino los que son menos valientes pero no tienen 20 ningún otro bien, pues están dispuestos a ir al encuentro de los peligros, y truecan la vida por pequeñas ganancias. 550

Hasta aquí cabe hablar de la valentía. A partir de lo expuesto no es difícil comprender, al menos en líneas generales, lo que [la valentía] es.

## X

Después de ella hablemos de la moderación, pues se admite que esas son las virtudes de las partes irracionales [del 25 alma]. Ahora bien, hemos dicho 25 que la moderación es una medianía en relación con los placeres, y en menor medida, y no de la misma manera, en relación con los dolores; y en las mismas cosas se manifiesta la intemperancia. Determinemos ahora la índole de los placeres a los que se refieren.

Distingamos, entonces, los del alma y los del cuerpo; por ejemplo, el amor a los honores y el amor al aprendizaje son placeres del almal, pues cada uno de ellos<sup>553</sup> se complace 30 en eso de lo que es amante sin que el cuerpo sea afectado en nada, sino más bien el pensamiento. Pero a los que se dedican a placeres así no se los llama «moderados» ni «intemperantes»; ampoco a los que se dedican a los demás placeres que no son corporales, pues a los aficionados a historias y relatos, y a los 35 que pasan los días dedicados a hablar acerca de lo que fuere, se los llama «charlatanes», pero no «intemperantes»; ni tam-1118a noco a los que se duelen por el dinero o por los amigos.

Por tanto,<sup>554</sup> la moderación se referirá a los [placeres] del cuerpo; pero tampoco a todos ellos,<sup>555</sup> porque a los que se complacen con lo que nos llega a través de la vista, como los colores y las figuras, esto es, la pintura, no se los llama «moderados» ni «intemperantes». Con todo, se podría pensar 5 que hay también una forma debida de complacerse en esas rosas, y un exceso y un defecto.

Lo mismo en los relacionados con la audición, pues a los que se complacen exageradamente en la música y en la actuación actoral nadie los llama «intemperantes», ni «moderados» a los que lo hacen como se debe.

Tampoco los relacionados con el olfato, excepto por accidente, 556 pues a los que se complacen con los aromas de las 10 manzanas, las rosas o los inciensos no los llamamos «intemperantes», sino más bien a los que [lo hacen] con los de perfumes 557 o de manjares, pues los intemperantes se complacen

<sup>549.</sup> También infra, IX viii 1169a18-26 se alude al pesar que puede acompañar a la actividad virtuosa, pese a la insistencia paralela en su carácter en principio placentero.

<sup>550.</sup> Se trata sin duda de los mercenarios.

<sup>551.</sup> Esto es, las dos que componen la parte «apetitiva» (tò orektikón); la valentía corresponde a la subparte «impulsiva» (tò thymikón) y la moderación a la «desiderativa» (epithymētikón).

<sup>552.</sup> Supra, en II vii 1107b4-8.

<sup>553.</sup> El amante de los honores y el amante del aprendizaje. – En la línea anterior, «amor a los honores» = «philvtimía», que en otro contexto (II vii 1107b-1108a1) hemos traducido por «ambición».

<sup>554.</sup> Leo, con Susemihl, de en lugar de de.

<sup>555.</sup> En relación con lo que sigue, cf. Platón, Filebo 51 a-52a.

<sup>556.</sup> Pues, como se aclara a continuación, no se trata de un placer ligado a los rasgos olfativos en sí mismos (esto es, a los «sensibles propios») sino en virtud de su asociación contingente con otras cosas.

<sup>557.</sup> Al parecer, las cortesanas eran muy aficionadas a los perfumes.

en esas cosas, porque a través de ellas les viene el recuerdo de las cosas deseadas. Se podrá ver que aun los demás, cuando tienen hambre, se complacen con los aromas de las comidas pero complacerse <siempre>558 con ellos es propio del intemperante, pues las cosas deseadas son para él esas.

Tampoco en los demás animales se da placer en esos sentidos, excepto por accidente. En efecto, las perras no se complacen en el olor de las liebres, sino en su ingestión: el olor hace que las perciban; tampoco el león [se complace] en el mugido del buey, sino en devorarlo; a través del mugido percibe que está cerca, y por eso parece que se complace en él; de igual modo, tampoco tras ver o <encontrar> un ciervo o una cabra salvaje, <sup>559</sup> sino porque tendrá una presa.

La moderación y la intemperancia se refieren a tales pla25 ceres, de los que participan también los demás animales, por
lo que se muestran como propios de esclavos y de bestias.
Ellos son el tacto y el gusto. Pero es claro que del gusto se
sirven poco o nada, pues es propio del gusto el discernimiento de los sabores (eso hacen los que catan vinos y sazo
nan manjares); pero no se complacen demasiado en ellos, o,
30 por lo menos, no los intemperantes, pero sí en el goce, que
se produce solo por medio del tacto, en las comidas, las be
bidas y las llamadas cosas de Afrodita. Es esa la razón por la
que una vez un devorador de manjares for rogó [a los dioses]
que la garganta se le volviera más larga que la de una grulla,

ron lo que daba a entender que hallaba placer en el tacto. 562

Así pues, la intemperancia se liga con el sentido más co-1118b mún, 563 y cabe pensar que se la reprueba con justicia, porque no sé da en nosotros en tanto somos hombres sino en tanto animales. El complacerse en cosas de esa índole y apreciarlas por sobre todo, tiene, por tanto, algo de bestial. Deben ponerse aparte los placeres más nobles obtenidos a través del tacto, 5 como los que se producen en los gimnasios mediante los masajes y el calor, pues no es el tacto de todo el cuerpo el del intemperante, sino el de ciertas partes.

#### XI

[1] De los deseos, [a] unos se consideran comunes<sup>564</sup> y [b] otros propios y adventicios. Así, el [deseo] de alimento es natural, pues todo el que lo necesita, desea alimento sólido o 10 líquido, y a veces ambos, y «lecho», como dice Homero,<sup>565</sup> si se es joven y fuerte; pero no todo [hombre desea] este o aquel [alimento determinado], ni [desea siempre] las mismas cosas. Por eso parecen ser algo nuestro.<sup>566</sup> Pese a eso, tienen al menos algo de natural, pues para unos son agradables unas cosas y para otros, otras,<sup>567</sup> y algunas son para todos más agradables que otras cualesquiera.

[a] Ahora bien: en los deseos naturales pocos yerran, y 15

<sup>558.</sup> Conjetura acaso oportuna de Susemihl, puesto que en los que no son intemperantes, eso ocurre solo ocasionalmente.

<sup>559.</sup> Ilíada III 24. La palabra «heuró n» [«[tras] encontrar»], que está en el texto homérico, parece haber sido agregada para completarlo. El hexámetro incluye también el adjetivo «keraós», («cornígero»), referido a «elaphrós» («ciervo»).

<sup>560.</sup> El sujeto, tácito, parece ser «los intemperantes».

<sup>561.</sup> Al parecer, un personaje de comedia llamado Filoxeno, mencionado por su nombre en *EE* III ii 1231*a*16-17.

<sup>562.</sup> Cf. PA IV xi 690b26-691a5.

<sup>563.</sup> Más común con los animales en razón de que es el sentido más elemental. Cf. De an III xiii, en especial 435 b4-7.

<sup>564.</sup> Comunes a todos los hombres. Poco más abajo (b15) se los caracteriza como «naturales» (physikai).

<sup>565.</sup> Cf. Ilíada XXIV 130.

<sup>566. «</sup>Algo nuestro» por ser variable y, al parecer, opuesto a lo natural; cf. supra, I iii 1094b14-16, e infra, V vii 1134b24-27

<sup>567.</sup> Pareciera que la variación de los placeres naturales no es sencilamente aleatoria, sino que depende de la naturaleza de cada cual.

[ello] en un solo sentido, a saber, en el del exceso, pues comes o beber lo que fuere hasta que se está más que satisfecho, e exceder en cantidad lo que es natural, pues el deseo natural es [solo] la satisfacción de la necesidad. Por ello a esos se se la 20 llama «estómagos voraces», porque los llenan más de lo que es necesario. Y son así los de índole demasiado servil.

ARISTÓTELES

[b] En cambio, en los placeres propios muchos yerran. [ello] de muchas maneras. Pues si los «amantes de tal o qua cosa» son llamados así o por complacerse en las cosas en que no se debe, o más de lo que [lo hace] el común de lo hombres, o no como se debe, los intemperantes se exceden 25 en todos esos sentidos. Pues se complacen en algunas cosas en las que no se debe (pues son aborrecibles), y si en algunas uno debe complacerse, entonces o se complacen más de lo debido o más que como lo hace el común de los hombres. Es evidente, pues, que el exceso en los placeres es la intenperancia y que es algo reprochable.

[2] En lo que se refiere a los dolores, no se dice de alguen que sea moderado porque los soporte, como en la valentia. 30 ni que sea intemperante porque no [lo haga], sino que el intemperante [lo es] porque se duele más de lo que se debe por no obtener los placeres (pues es el placer el que le produce el dolor),570 mientras que el moderado [lo es] porque no se duele a causa de la ausencia del placer <y por apartarse de él>.571

1119a

El intemperante desea, pues, todas las cosas placenteras o las que lo son más, y el deseo lo lleva a preferirlas a las otras. Por eso se duele no solo cuando no las obtiene sino también cuando las desea, pues el deseo se acompaña de dolor, por pacuando que parezca sentir dolor a causa del placer. 572 radójico que parezca sentir dolor a causa del placer. 572

Es difícil que haya quien incurra en defecto en materia 5 de placeres y se complazca en ellos menos de lo que debiera, que que debiera, que un los pues una insensibilidad así no es humana.<sup>573</sup> En efecto, aun los pues una insensibilidad así no es humana. pues animales disciernen los alimentos y se complacen con demás animales disciernen los alimentos y se complacen con unos y con otros no, 374 y si alguien nada hallara placentero ni distinguiese una cosa de otra, estaría lejos de ser hombre; y un ser de esa clase no ha recibido ninguna denominación, pues 10 dificilmente se dé.

El moderado está en el lugar intermedio en relación con ello, pues no encuentra agrado en las cosas en que más [lo hacel el intemperante, sino que más bien le molestan, ni, en general, en las que no se debe; ni [encuentra agrado] intenso 15 en ninguna cosa de esa clase, ni se duele ni las desea cuando están ausentes, o [lo hace] mesuradamente y no más de lo que se debe ni [las desea] cuando no se debe, ni, en general, [hace] nada de esa clase. Pero apetecerá mesuradamente y como se debe cuanto es placentero y conduce a la salud y a la buena condición del cuerpo; también [apetecerá] los demás placeres que no sean un obstáculo para aquellas ni contrarios a lo noble o que estén por encima de sus recursos, pues el que se conduce de ese modo aprecia tales placeres en más de lo que valen; pero el moderado no es así, sino que lactúal como la razón correcta [lo indica].

<sup>568.</sup> A los que comen y beben hasta más allá de la saciedad.

<sup>569.</sup> Como en la valentía se trata de soportar las cosas temibles; cl supra vii 1115b17-19.

<sup>570.</sup> Porque está ausente o no está al alcance de él, como se señala poco más abajo.

<sup>571.</sup> Esta expresión no figura en algunos manuscritos y acaso se la debiera eliminar.

<sup>572.</sup> Cf. infra VII xii 1152b36-1153a7 y xiv 1154b15-20.

<sup>573.</sup> Cf. supra, II vii 1107b6-8, donde se les dio el nombre de «insensibles» (anaisthētoi).

<sup>574.</sup> La capacidad de distinguir espontáneamente lo placentero de lo doloroso y, con ello lo benéfico de lo danino, está presente, en efecto, según Aristóteles, en todo animal como algo concomitante de la capacidad perceptiva, al menos de la del tacto, que es la esfera propia de la moderación y la intemperancia. Cf. De an III xiii 435*6*22-24.

## XII

La intemperancia parece más voluntaria que la cobardia pues aquella tiene como causa el placer, y esta el dolor, cosas de las cuales la una se elige y la otra se rehuye. Además, é dolor altera y destruye la naturaleza del que lo experimenta en tanto que el placer no produce algo semejante. Por tanto [125] [la intemperancia] es más voluntaria y, por eso, también es más reprochable. En realidad, es más fácil habituarse a estas cosas, porque en la vida abundan, y la habituación no se acompaña de peligros; pero en el caso de las cosas temibles es a la inversa. 575

Y cabría pensar que la cobardía no es voluntaria en el mismo sentido que los [actos] particulares, <sup>576</sup> pues en sí misma no es dolorosa, pero aquellos [actos], a causa del dolor, nos ponen so fuera de nosotros, al punto de arrojar las armas y cometer otros actos vergonzosos; y por eso se los ve como forzados, <sup>577</sup> mientras que, a la inversa, en el intemperante los [actos] particulares son voluntarios (pues los desea y apetece), mas [considerada] en general [la intemperancia] lo es menos, porque nadie desea ser intemperante.

Extendemos el nombre de «intemperancia»<sup>578</sup> aun a las faltas de los niños, porque presentan cierta semejanza.<sup>579</sup>

Para lo que ahora [tratamos] no importa cuál de las dos co- 1119b sas tomó el nombre de cuál, pero es evidente que el posterior somó] del anterior. Sel Y la metáfora no parece estar mal, lo tomó] del anterior. Sel Y la metáfora no parece estar mal, porque hay que castigar. a lo que apetece cosas vergonzosas porque gran desarrollo, y son una cosa así sobre todo el deseo y el niño, pues también los niños viven según el deseo, y sobre todo en ellos [se da] el apetito de lo placentero.

Por tanto, si no es dócil y no se somete a lo que gobierna, 582 irá muy lejos, pues el apetito de lo placentero es insaciable, y en el que no tiene inteligencia [surge] de todas partes; y el ejercicio del apetito acrecentará lo que es congénito. Y si [los apetitos] son poderosos e intensos, expulsan al 10 razonamiento.

Por eso [los apetitos] deben ser moderados y pocos, y no oponerse en nada a la razón. A eso llamamos ser obediente y «castigado»; 583 y tal como el niño debe vivir de acuerdo con los preceptos del pedagogo, de igual modo la [parte] desiderativa [debe vivir] de acuerdo con la razón. Por eso en el moderado la [parte] desiderativa debe estar en consonancia con la 15 razón, pues lo que está en la mira de ambas es lo bueno, y el moderado desea lo que debe, como se debe y cuando [se debe]. Así lo ordena la razón.

Estas cosas cabe decir, pues, acerca de la moderación.

<sup>575.</sup> El sentido preciso de estas líneas no es muy claro. La intención de Aristóteles pareciera ser la de afirmar que las ocasiones que se ofrecen en la existencia para llegar a ser moderado son más frecuentes que las que se ofrecen para llegar a ser valiente, y que por eso la cobardía es más disculpable que la intemperancia.

<sup>576.</sup> Esto es, los actos particulares y concretos de cobardía.

<sup>577.</sup> Por tanto, como actos involuntarios; cf. supra, i 1110 1-4.

<sup>578.</sup> En lo que sigue, Aristóteles tiene en cuenta que la palabra «akolasía» (traducida como «intemperancia») está formada a partir del verbo «kolázein» = «castigar», y contiene una «a-» privativa, así que el akólastos («intemperante») es «el no corregido», como un niño mal criado o «incorregible».

<sup>579.</sup> Cierta semejanza con los actos del intemperante adulto, que es el intemperante en sentido propio.

<sup>580.</sup> Pareciera, entonces, que la intemperancia adulta recibió su nombre de la infantil.

<sup>581. «</sup>Castigar» = kolázein; cf. la nota 578.

<sup>582.</sup> El sujeto tácito parece ser «el deseo de lo placentero».

<sup>583. «</sup>Castigado» = «kekolasménos», participio del verbo kolázein; Cf. la nota 578.